
40

Aproximación a la memoria de los pueblos indígenas 
en la región oriental, desde la mirada de sus propias 
organizaciones

David Leandro Álvarez Sanchez
Licenciado en Antropología

Universidad de Oriente
https://orcid.org/0000-0002-5584-0897

david.alvarez@univo.edu.sv

Introducción

La condición de la memoria de los pueblos originarios desde la mirada de las organizaciones indígenas 
es un proceso de lucha debido a que han sido en parte invisibilizados del escenario Estado, de hecho, 
tal circunstancia no es únicamente de la zona oriental sino a nivel país, Hernández Moncada (2016) 
comenta “La situación de los pueblos originarios en El Salvador se caracteriza históricamente por la 
marginación y la invisibilización. No es sino hasta el año 2014 en que el Estado les reconoce a nivel 
constitucional” (p. 139)

Así mismo, la historia de las organizaciones indígenas presenta una complejidad narrativa, ya que 
resulta difícil establecer un marco temporal específico para su origen. Se puede argumentar que 
estas organizaciones existieron antes de la colonización. Sin embargo, tras la conquista, numerosas 
estructuras culturales indígenas se vieron afectadas y, en muchos casos, desmanteladas, lo que 
facilitó la imposición del paradigma cultural español. Un ejemplo notable de esta dinámica son las 
cofradías, que fueron instauradas por los frailes como una estrategia para propagar la fe católica 
entre las comunidades indígenas.

Las cofradías son organizaciones religiosas que establecieron los frailes desde principios 
del siglo XVI, con el objeto de fomentar la fe católica entre la población nativa […] Estas 
organizaciones se constituían en relación a la adoración de un santo, comprometiéndose con 
diferentes tareas. (Lara Martínez, 2021, p. 39)

En el siglo XIX, aun se mantenían algunas condiciones de vida comunitaria indígena, estableciendo 
ciertas estructuras culturales. Esta actividad organizativa se evidenció a través del uso de tierras 
comunales. Sin embargo, tras la implementación de la ley de extinción de ejidos y comunales en la 
década de 1880, se favoreció la desaparición de estos elementos organizativos. Entre 1871 y 1890, 
los mecanismos de participación colectiva de las comunidades indígenas fueron progresivamente 
desarticuladas, no tanto en su situación económica sino en su cohesión étnica sobre todo en su 
forma de vida (López Bernal, 2014)

Además, durante el siglo XIX, se produjeron varios levantamientos indígenas en El Salvador, 

 Recibido:13/12/2024  
Aceptado: 13/03/20255



41

destacando entre ellos la rebelión de los Nonualcos en 1833, liderada por Anastasio Aquino. No 
obstante, la historia registra al menos otras 13 revueltas indígenas, principalmente en las regiones 
de Izalco, Nonualco y Cojutepeque (Calderón Moran, 2023).

En el siglo XX, las poblaciones originarias de El Salvador enfrentaron procesos de lucha significativos, 
como el etnocidio de 1932 llevado a cabo por las fuerzas gubernamentales. A lo largo de este periodo, 
las organizaciones indígenas se han constituido en un marco de constante resistencia para preservar 
sus costumbres culturales, estos procesos organizativos han permitido la existencia y continuidad de 
dichas organizaciones, las cuales persisten hasta la actualidad, de los cuales se pueden mencionar 
los siguientes:

CCNIS (Consejo Coordinador Nacional Indígena Salvadoreño), MAIS (Movimiento Ancestral 
Indígena Salvadoreño), RAIS (Rescate Ancestral Indígena Salvadoreño) WINAKA-KAKAWIRA 
(Comunidad Indígena de Cacaopera), MIN (Movimiento Indígena Nonualco), APIMAYCO 
(Asociación de Pueblos Indígenas Mayas de Cuscatlán), ACCIES (Asociación Coordinadora 
de Comunidades Indígenas de El Salvador) ANITISA (Asociación Nacional Indígena Tierras 
Sagradas), ANIS (Asociación Nacional Indígena Salvadoreño), (Consejo de AJQUIJAB (Consejo 
de Principales), CONAIS (Consejo Nacional de Indios Salvadoreños) ADESCOIN (Asociación de 
Desarrollo Comunal Indígena), ACOLGUA Asociación de Comunidades Lencas de Guatajiagua, 
Comunidad Lenca de San Simón, Comunidad Lenca de Chilanga, Comunidad Lenca de 
Guatajiagua, ADTAIS (Asociación Democrática de Trabajadores Agropecuarios Indígenas 
Salvadoreños), ARCO (Artistas en la Revivificación de la Cultura Original, ARCAS (Asociación 
para la Recuperación de la Cultura Autóctona de El Salvador), Alcaldía del Común de Izalco, 
ASNAIS (Asociación Nacional de Indígenas de El Salvador. (Banco Mundial, 2002, p. 29)

La mayoría de las organizaciones indígenas mencionadas tiene su origen a mediados de la década de 
1970. Estas instituciones han desarrollado un enfoque integral que abarca dimensiones culturales, 
políticas y tradicionales, con el propósito de revalorizar y visibilizar su patrimonio cultural, al tiempo 
que promueven y defienden los derechos de los pueblos originarios en un contexto de reconocimiento 
y resistencia histórica. (Banco Mundial, 2002)

Con ello, es fundamental comprender que cada organización indígena posee una composición y 
estructura propia, acorde con las formas de organización social, cultural, histórica y política de 
su localidad y etnia. Al contar con una organización representativa, las comunidades indígenas se 
constituyen como interlocutores legítimos frente a las instituciones estatales, pueden hacer valer 
el derecho a la participación justa y equitativa en los beneficios que se deriven de la utilización de 
sus recursos naturales y culturales, así como la consulta libre, previa e informada (Martínez Peñate, 
2022)



42

Metodología

La metodología empleada en la presente investigación fue de carácter cualitativo, sustentada en un 
enfoque de diseño emergente, lo que permitió una flexibilidad metodológica adecuada para adaptarse 
a las dinámicas propias del campo de estudio. Este enfoque posibilitó una comprensión de los 
fenómenos sociales analizados, considerando las voces, experiencias y significados atribuidos por los 
actores involucrados.

Para la recolección de información se recurrió a entrevistas semiestructuradas, las cuales facilitaron 
la exploración de discursos personales y colectivos; lo que permitió implementar una estrategia de 
muestreo en cadena o “bola de nieve”. Esta técnica facilito el establecimiento progresivo de nuevos 
contactos necesarios para llevar a cabo entrevistas en profundidad. La Universidad de Oriente por 
medio de vinculación social en específico el departamento de arte y cultura, desempeño un papel 
clave, en los primeros contactos para la realización de las entrevistas con los informantes Jesús Chávez 
y Oscar Torres. De modo, que contribuyo al acceso a otros informantes claves, lo que garantizo el 
desarrollo adecuado del proceso de recolección de información.

Sin embargo, dentro de la técnica “bola de nieve” se establecieron criterios de inclusión y exclusión 
para los participantes seleccionados.

Tabla 1 Criterios de exclusión e inclusión sobre investigación.

Asimismo, se llevó a cabo un grupo focal con la participación de sacerdotes mayas y participantes 
durante la celebración en honor a la feminidad en junio de 2024, para captar los conocimientos desde 
el dialogo de los participantes.

Otra técnica utilizada fue de observación participante, en donde participó en tres ceremonias 
realizadas en el año 2024, con el propósito de analizar los elementos clave que las conforman, 
además de facilitar la integración y profundizar en la comprensión de los conceptos relacionados 
con la estructura y los significados de los elementos culturales que las rigen.



43

Población y muestra

Se realizaron 14 entrevistas en total, entre los entrevistados se encuentran miembros de COPULENKA, 
representantes de la Pastoral Indígena de Lolotique, y del consejo de principales mayas, conocidos 
como Ajq’ijab’ Mayas. Además, se incluyeron expertos en la cultura Lenca, quienes proporcionaron 
información sobre las tradiciones y la historia de esta comunidad. También se entrevistó a un exalcalde 
de la municipalidad de Quelepa, aportando una visión desde la gestión local.

La selección de la muestra se realizó de manera flexible, ajustándose a la información que iba 
emergiendo a lo largo del desarrollo del estudio. Como Martínez Salgado (2012) expone “El diseño de 
muestreo orienta la forma en la que empieza a buscarse a los participantes, pero su incorporación 
se hace en forma iterativa, de acuerdo con la información que va surgiendo en el trabajo de campo” 
(p. 617)

Por lo cual, a medida que se obtenían nuevos datos, se incorporaban participantes relevantes 
hasta alcanzar la saturación teórica, es decir, el punto en el que la recolección de información ya 
no aportaba nuevos elementos significativos dentro de los limites teóricos de la investigación. 
Este enfoque permitió que la muestra reflejara adecuadamente la profundidad y complejidad del 
fenómeno investigado.

Resultados de investigación

Cosmovisión de las organizaciones de los pueblos indígenas de la region oriental.

La cosmovisión indígena de la zona oriental, se articula en torno a la representación de la espiritualidad 
y la percepción del ciclo de la vida y la muerte, aspectos que se manifiestan profundamente en las 
ceremonias observadas. En las ceremonias documentadas, se identificaron categorías simbólicas que 
reflejan la estructura de significados compartidos por la comunidad, una de ellas es la Cruz en partes 
iguales que se asocia con determinados colores.

Nada más que la cruz de nosotros es igual, no es una cruz con una pata más larga, es como una 
X bien cuadradita, partes iguales, pero también tiene su color, el oriente es rojo, al poniente es 
negro, y al norte es blanco y al sur es amarillo. J. Ortiz (Grabación de entrevista, 30 de julio de 
2024)

Esos colores asignados a los puntos cardinales tienen diferentes significados en el Oriente representa 
la vida y se asocia con el color rojo; el Poniente, simbolizado por el color negro, encarna la noche, el 
descanso y la muerte. El color blanco expresa la pureza y el viento, mientras que el amarillo simboliza 
la feminidad y la abundancia



44

Figura 1 La cruz es significativa en la descripción de los puntos cardinales en la cosmovisión indígena de la zona oriental. Ilustración 

extraída de Guatemala.com (2021)

De igual, manera, apoya dicha descripción uno de los entrevistados, miembro de la pastoral indígena 
de Lolotique, durante el Festival del Maíz en Quelepa.

Oriente se representa el color rojo, la vida, todo lo que va reproducirse para el bien Kaqchikel. 
Se dice canil, ósea la semilla el hombre cuando se une con la mujer, viene con lo que viene 
la semilla un semen, de ahí va salir, una vida, entonces el color negro, representa la noche 
el descanso el poniente, que va tener el descanso el hombre y la mujer cuando ya terminen 
por este paso, lo mismo es el descanso para retomar fuerzas, y empezar el nuevo día, es el 
mismo ejercicio que hace el sol se oculta para volver a salir, esto forma parte de una misma 
cosmovisión los colores blanco es la pureza del viento, el sur amarillo es la realidad femenina, 
que todo sea productivo y de fruto. B. Guevara (Grabación de entrevista, 6 de octubre de 2024)

Figura 2 Entrevista a Boris Rafael informante clave de la pastoral indígena de Lolotique en Quelepa. 
Fotografía tomada por Xenia Quiteño (2024)



45

Asimismo, en la ceremonia celebrada el 8 de junio de 2024 en honor a la feminidad, se reafirma esta 
relación dentro de la cosmovisión indígena, según lo documentado a través de un grupo focal. Esta 
ceremonia tuvo lugar en el sitio arqueológico de Quelepa.

También están representado los 4 colores del sagrado maíz, al oriente está representado por el 
color rojo, poniente al color de maíz negro, al norte del maíz blanco, y al sur del maíz amarillo, 
están los cuatros puntos cardinales o los 4 rumbos. J. Chávez (grabación de entrevista 8 de junio 
de 2024)

Otro representante también destacó esta relación, señalando además otros elementos integrados 
en las ceremonias. Los componentes utilizados en los rituales, provenientes de la madre naturaleza, 
emanan un aroma agradable que contribuye a la experiencia espiritual y simbólica del evento.

Cada color representa, una dirección en el espacio del universo, por ejemplo, el color rojo, 
representa el oriente, donde nace el sol, el color negro representa la noche, el conocimiento 
y el descanso, el color amarillo, representa, la vida, el agua, el color blanco, representa el 
norte, representa la pureza y el halito de vida, verdad y todo los elementos que usted vio, y 
que nosotros preparamos la ceremonia, son, por decirlo así, a excepción de las candelitas, 
todos son elementos naturales, y por lo general. Digamos todos los elementos que utilizamos, 
dan un olor agradable, son perfumes específicos que atrae lo dulce, todos son, la mayoría a 
excepción de las candelitas. Tata Dago (Grabación de entrevista 8 de junio de 2024)

Figura 3 Ceremonia en honor a la feminidad en las cercanías del sitio arqueológico de Quelepa. Fotografía por David Álvarez (2024)

En las figuras 2 y 3 se presenta la representación de un círculo que forma parte de la base de diversas 
ceremonias. A lo largo de estas, el círculo es delimitado con agua u otro elemento natural en el caso 
de la figura 16 se rodeó con plantas, lo cual resulta significativo en el desarrollo de los rituales, ya que 
posee un profundo significado dentro de la cosmovisión indígena, como se indica:



46

Con respecto al altar, que esta, representado por el circulo verdad, que sepamos, el circulo 
no tiene principio ni fin, entonces representa el creador verdad y formador, el gran espíritu 
recordemos que nuestros pueblos no existían la palabra Dios, es una palabra que trajeron los 
europeos. J. Chávez (grabación de entrevista 8 de junio de 2024)

Ampliando esta perspectiva sobre la estructuración del círculo en las ceremonias, otro de los 
entrevistados agregó también que simboliza la ausencia de principio y fin, y además integra otras 
significaciones al acto ritual.

Aquí hay muchos, en el caso en el círculo del entorno, uno es la madre tierra, donde se va a 
producir la vida del hombre y la mujer, donde va salir el agua, donde va salir la comida, pero 
también ese círculo que no tiene ni principio ni fin, también representa a Dios, que no tiene 
principio ni fin, es el eterno. B. Guevara (Grabación de entrevista, 6 de octubre de 2024)

Figura 4 Ceremonia del festival de Quelepa donde se hace presente el elemento del fuego. Fotografía tomada por Xenia Quiteño 

(2024)

Un aspecto adicional a considerar en la realización de la ceremonia es el encendido del fuego, el cual 
constituye un elemento fundamental en la configuración de la cosmovisión y marca el inicio de la 
ceremonia. Además, que existen otros elementos de la naturaleza que forman parte de la espiritualidad 
indígena, no obstante, se detalla la significancia de este elemento el sagrado fuego:

En este caso lo que está ahí es el fuego sagrado, la presencia real de Dios ahí, por eso cuando 
se hacia la mención que decía, Dios hablo a Moisés, Abraham, en medio del fuego, entonces es 
lo mismo para nuestros pueblos indígenas, descubrir desde ahí la realidad de nuestros pueblos 
indígenas, en medio del fuego, descubrir desde ahí el comienzo de la historia, descubrir desde 



47

 ahí que la vida surge, que la vida puede vencer reto, puede vencer dificultades, porque Dios 
está con nosotros, porque el eterno está con nosotros, el altísimo está con nosotros, y ese va 
caminando, y ese nos habla. B. Guevara (Grabación de entrevista, 6 de octubre de 2024)

Figura 5 Ceremonia sobre la feminidad donde se presenta el sagrado fuego. Fotografía tomada por David Álvarez (2024)

En este contexto, el sagrado fuego se va configurando en relación con otros elementos de la naturaleza, 
los cuales son intrínsecos a la cosmovisión cultural que se manifiesta en la ceremonia. Cada uno de 
estos elementos posee su propia significancia, contribuyendo a la creación de un sistema de creencias 
que refleja la relación del ser humano con el universo.

Todo es sagrado, porque recordemos, hacia el alrededor nosotros mismos, somos creación, 
llevamos esa chispa, divida primigenia, verdad, así como llevamos esa chispa divina también 
somos, aunque suene a osicones, también nosotros somos entes, dioses, capaces de procrear, 
porque el verbo es capaz de crear, es capaz de crear vida, a veces el problema, nosotros nos, 
botamos el valor que nosotros creemos, tenemos, y por lo general le damos cabida solo a lo 
negativo, por ejemplo, no somos capaces de creer o de decir, si, yo tengo una apariencia de 
enfermedad y tú me dices, no pues te curas en este momento, ósea nosotros no le damos valor 
a eso, pero sin embargo, ando pensando, ya me voy a enfermar, o que me va a pasar esto mal, y 
pum, como es lo que yo estoy atrayendo y ya me paso, verdad entonces, por eso como decía en 
las escrituras, tuviera fe como un granito de mostaza, ósea que tengamos la certeza, entonces 
si somos nosotros ente co-creadores de energía, y de vida, verdad somos vida hermanos. R. 
Roberto (grabación de entrevista 8 de junio 2024)

De manera similar, es necesario señalar que la noción de que todo es sagrado se integra no solo desde 
una perspectiva espiritual o metafísica, sino que también se arraiga en la materialidad que da origen a 



48

 lo espiritual. Es decir, la a sacralidad no se limita a un ámbito etéreo, sino que se manifiesta en la 
experiencia cotidiana y en los elementos del entorno que configuran la vida de la comunidad.

Para agregar un poquito, por el tema de los elementos, en las tradiciones antiguas nos están 
diciendo que estamos compuesto de eso, tierra, fuego, aire, agua, era bien complejo, porque 
cuando el español venia y decía, dejen de adorar el fuego, y como voy a dejar de adorar el 
fuego si yo soy fuego, como voy a dejar de adorar la tierra, si nosotros estamos hechos de 
tierra, todos esos elementales, son parte, de nosotros, era bien interesante porque la vida 
misma te decía, que era lo sagrado, las energías originales, te dicen, ¿Qué es lo primero que 
haces cuando vienes al mundo?  Respirar, el primer aliento de vida, y chistosamente te vas, y 
el primer elemento que se te va es el aire, dejas de respirar, cuando vienes sales de tu madre, 
respiras, lo sagrado, por eso el aliento de vida, Quetzalcoalt, eso tan preciado, entonces ya 
no, ya te toca ir, dejas de respirar, se te va lo sagrado, después te pones helado, se te fue el 
fuego, te pones seco, el 90% es el agua, solo te queda solo los huesitos una lanza, que llevan 
muchos tiempo, pero poquito, y volviendo a la tierra, los 4 sagrados es lo que somos, entonces 
a diferencias de otras espiritualidades nosotros si podemos ver, de que estábamos hechos, y 
si podíamos comprobar, lo sagrado que son los elementos, y no solo los elementos sino que 
también lo sagrado que somos nosotros, es un gran respeto, porque hay algo sagrado en él, y 
que es sagrado de verdad, el dia que deje de creer que el agua es sagrado, deje de tomarla, es 
lo que nos mantiene realmente, cada quien con su creencia pero lo natural, lo elemental los 4 
sagrados, por eso ven en la ceremonia los 4, los 4 guardianes uno en cada esquinita, entonces 
no estamos diciendo mentira, sino naturalmente lo que somos. O.  Morales (grabación de 
entrevista, 8 de junio de 2024)

Discusión

Las organizaciones indígenas son espacios donde se promueve la discusión y la valorización de 
la protección de la madre naturaleza, en contraposición a los discursos modernizadores que 
no favorecen al medio ambiente. Estas ceremonias contienen la posibilidad de funcionar como 
plataformas para cuestionar los discursos hegemónicos, ofreciendo a las poblaciones originarias 
un medio para expresar sus ideas y reivindicaciones. Así, se convierten en espacios de reclamo y 
oposición, que surgen de la lucha por significados en el ámbito cultural (Valle, 2019), también, indica 
otros temas planteados como relacionados a la salud, identidad, cultura, y memoria, entre otros.

Además, el impacto de la invisibilización indígena se ha intensificado en las prácticas de los pueblos 
originarios contemporáneos y en la manera en que son percibidos por la sociedad. Esto resulta en 
una desvalorización de sus tradiciones y, en algunos casos, ser indígena es considerado como algo 
inferior. Que en definitiva fundamenta la noción de la violencia simbólica. “Pensar la idea de violencia 



49

 simbólica implica pensar, necesariamente, el fenómeno de la dominación en las relaciones sociales, 
especialmente su eficacia, su modo de funcionamiento, el fundamento que la hace posible” 
(Calderone, 2004, p. 1)

Con ello, las organizaciones de los pueblos originarios son crucial en relación con las actividades 
culturales que llevan a cabo, ya que estas son componentes fundamentales de cohesión social en 
las comunidades. Este modelo organizativo no solo facilita la visibilización de dichas actividades que 
realizan, sino que se establecen como sujetos activos, a su vez, estas experiencias son parecidas a 
otros sectores de Latinoamérica.

El surgimiento de las organizaciones indígenas durante las pasadas décadas puede considerarse 
como causa y efecto de las transformaciones sucedidas en la esfera pública en relación con los 
pueblos indígenas. Alla por los años sesenta tal vez existía solamente un puñado de organizaciones 
formales creadas y manejadas por personas indígenas como tales [..] A mediados de los noventa, 
existen centenas de asociaciones de todo tipo y con propósitos diversos. (Stavenhage, 1997, p. 62)

Estas organizaciones desempeñan un papel fundamental en las comunidades, fomentando 
la creación de lazos comunitarios y brindando apoyo. En algunos casos, han logrado obtener 
reconocimiento político. Por ejemplo, fue gracias a estas organizaciones que en 2014 se reconocieron 
los derechos de los pueblos indígenas durante el gobierno de Sánchez Cerén.

Hace nueve años, el 12 de junio de 2014, la Asamblea Legislativa de El Salvador ratifico una 
reforma constitucional que reconoce a los pueblos indígenas y en la que se compromete a 
adoptar “políticas a fin de mantener y desarrollar su identidad étnica y cultural, cosmovisión, 
valores y espiritualidad”. Dos años después, el Estado reconoció la competencia del Comité 
para la Eliminación de la Discriminación Racial. (Ramos, 2023, par. 3)

De modo que uno de los principales valores de estas organizaciones radica en su contribución a 
los procesos de visibilidad en la esfera pública. Sin embargo, esto no significa que estén exentas 
de desafíos. A pesar de ello, el reconocimiento logrado representó un avance significativo para las 
organizaciones de los pueblos indigenas, que históricamente han sido marginados. Es importante 
destacar que ha sido el esfuerzo interno de estas organizaciones lo que ha permitido consolidar su 
presencia como una parte inherente de la identidad nacional, que es propia de una diversidad étnica, 
especialmente en la zona oriental.

A pesar de que estas organizaciones indígenas en El Salvador se hayan formado relativamente 
reciente como Cruz Blanco (2019) comenta “Las organizaciones indígenas en El Salvador en su 
mayoría son relativamente jóvenes, pues, aunque existen organizaciones de larga trayectoria y con 
cierta experiencia, la mayoría de las organizaciones se funda después de la guerra civil” (p. 196)



50

 simbólica implica pensar, necesariamente, el fenómeno de la dominación en las relaciones sociales, 
especialmente su eficacia, su modo de funcionamiento, el fundamento que la hace posible” 
(Calderone, 2004, p. 1)

Con ello, las organizaciones de los pueblos originarios son crucial en relación con las actividades 
culturales que llevan a cabo, ya que estas son componentes fundamentales de cohesión social en 
las comunidades. Este modelo organizativo no solo facilita la visibilización de dichas actividades que 
realizan, sino que se establecen como sujetos activos, a su vez, estas experiencias son parecidas a 
otros sectores de Latinoamérica.

El surgimiento de las organizaciones indígenas durante las pasadas décadas puede considerarse 
como causa y efecto de las transformaciones sucedidas en la esfera pública en relación con los 
pueblos indígenas. Alla por los años sesenta tal vez existía solamente un puñado de organizaciones 
formales creadas y manejadas por personas indígenas como tales [..] A mediados de los noventa, 
existen centenas de asociaciones de todo tipo y con propósitos diversos. (Stavenhage, 1997, p. 62)

Estas organizaciones desempeñan un papel fundamental en las comunidades, fomentando 
la creación de lazos comunitarios y brindando apoyo. En algunos casos, han logrado obtener 
reconocimiento político. Por ejemplo, fue gracias a estas organizaciones que en 2014 se reconocieron 
los derechos de los pueblos indígenas durante el gobierno de Sánchez Cerén.

Hace nueve años, el 12 de junio de 2014, la Asamblea Legislativa de El Salvador ratifico una 
reforma constitucional que reconoce a los pueblos indígenas y en la que se compromete a 
adoptar “políticas a fin de mantener y desarrollar su identidad étnica y cultural, cosmovisión, 
valores y espiritualidad”. Dos años después, el Estado reconoció la competencia del Comité 
para la Eliminación de la Discriminación Racial. (Ramos, 2023, par. 3)

De modo que uno de los principales valores de estas organizaciones radica en su contribución a 
los procesos de visibilidad en la esfera pública. Sin embargo, esto no significa que estén exentas 
de desafíos. A pesar de ello, el reconocimiento logrado representó un avance significativo para las 
organizaciones de los pueblos indigenas, que históricamente han sido marginados. Es importante 
destacar que ha sido el esfuerzo interno de estas organizaciones lo que ha permitido consolidar su 
presencia como una parte inherente de la identidad nacional, que es propia de una diversidad étnica, 
especialmente en la zona oriental.

A pesar de que estas organizaciones indígenas en El Salvador se hayan formado relativamente 
reciente como Cruz Blanco (2019) comenta “Las organizaciones indígenas en El Salvador en su 
mayoría son relativamente jóvenes, pues, aunque existen organizaciones de larga trayectoria y con 
cierta experiencia, la mayoría de las organizaciones se funda después de la guerra civil” (p. 196)



51

La situación actual de las organizaciones ha evidenciado un proceso de visibilización. A pesar de que 
el reconocimiento de los derechos de los pueblos indígenas en El Salvador sigue siendo insuficiente, 
persiste una necesidad significativa de avance en su aceptación social. Es fundamental implementar 
estrategias que contribuyan a desestigmatizar a estas comunidades, las cuales a menudo son 
erróneamente asociadas con prácticas de magia negra como Hernández Moncada (2016) explica:

Existe un marcado y evidente conflicto entre las comunidades indígenas y el sistema nacional 
de salud y, aunque el Ministerio de Salud ha iniciado políticas de armonización entre las 
prácticas tradicionales y los protocolos de salud oficiales, la población indígena de los 
municipios que fue entrevistada percibe discriminación y un esfuerzo institucional que 
aboga por el abandono de la medicina ancestral. Manifiestan que se trata con desprecio a las 
personas que practican la medicina tradicional tachándoles de brujos o parcheros. (p. 149)

Este proceso, aunque complejo, constituye el ámbito de lucha de los pueblos originarios en la zona 
oriental. El objetivo es alcanzar un reconocimiento que emane no solo del Estado, sino también de la 
sociedad en su conjunto. Asimismo, es crucial que el reconocimiento logrado en 2014 se materialice 
en políticas públicas que fomenten una mayor difusión y apreciación de la cultura de los pueblos 
indígenas



52

Referencias.

Banco Mundial. (2002). Perfil de los pueblos indigenas en El Salvador. 
https://documents1.worldbank.org/curated/zh/939901468234885618/pdf/647480pub0portu
gese00public0.pdf

Calderon Moran, R. (2023). Levantamientos indigenas y campesinos 
en El Salvador. Revista Humanidades, 7, 129-172. 
https://revistas.ues.edu.sv/index.php/humanidades/article/view/3162

Calderone, M. (2004). Sobre violencia simbolica en Pierre Bourdieu. La trama de la comunicación, 
9, 1-9. https://rephip.unr.edu.ar/items/be95e27f-dfa7-4a5b-9826-afe9d25cb4b2

Cruz Blanco, M. A. (2019). Organización indigena en El Salvador, Concejo de 
los pueblos Lenka/Lenca y Kakawira (COPULENKA), sistematizacion 
de la experiencia organizativa, territorios Chapanastique y Tupaj´ka, 
oriente de El Salvador. Revista Conjeturas Sociologicas, 7(18), 172-197. 
https://revistas.ues.edu.sv/index.php/conjsociologicas/article/view/1480

Hernandez Moncada, M. (2016). Pueblos Indigenas de El Salvador: La vision de los invisibles. 
En F. Quiles y K. Mejia. (Ed.), En Centroamérica Patrimonio vivo (pp. 106-120). Hacer-Vos. 
https://www.upo.es/ceicambio/wpceic/wp-content/uploads/2016/09/libro.pdf

Lara Martinez, C. B. (2021). Tradicionalismo y modernidad: El sistema de 
cofradias en Santo Domingo de Guzmán. Revista Humanidades, 8. 29-48. 
https://revistas.ues.edu.sv/index.php/humanidades/article/view/1639

Lopez Bernal, C. G. (2014). Las reformas liberales en El Salvador y sus 
implicaciones en el poder municipal, 1871-1890. La universidad, 1(1). 71-107 
https://revistas.ues.edu.sv/index.php/launiversidad/article/view/8 


