Entrevista

La paz bajo ataque: entrevista a Oliver Richmond. Peace-washing y recentralizacién de
la violencia en el nuevo Orden Internacional Autoritario

Peace under attack: interview with Oliver Richmond. Peace-washing and the recentralization of violence in the new
Authoritarian International Order

A paz sob ataque: entrevista com Oliver Richmond. Peace-washing e recentralizagio da violéncia na nova Ordem
Internacional Autoritdria

Esteban A. Ramos Muslera

Universidad Nacional Auténoma de Honduras (UNAH),

Honduras

esteban.ramos@gmail.com
hteps://orcid.org/0000-0002-4458-6731

Roberta Holanda Maschietto

Universidade de Sio Paulo, Brasil

rhmaschietto@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-6079-280X

Recepcidn: 22 Diciembre 2025
Aprobacién: 23 Diciembre 2025

)

Q Acceso abierto diamante

Resumen

Oliver Richmond (1970) es un reconocido académico britdnico en Relaciones Internacionales y Estudios de Paz y Conflicto,
profesor en la Universidad de Manchester y con cdtedras en instituciones de Irlanda, Corea, Escocia y Chipre. Su obra ha marcado la
discusién contempordnea sobre la paz critica, post-liberal y las formas locales de agencia en contextos de guerra y posguerra.
Galardonado en 2019 como Distinguished Scholar por la International Studies Association, Richmond combina una sélida trayectoria
académica con un trabajo de campo extendido en regiones atravesadas por el conflicto, desde Timor-Leste hasta Colombia. Editor de
la serie Rethinking Peace and Conflict Studies y de la revista Peacebuilding, su pensamiento propone una relectura de la arquitectura
internacional de la paz y de las lecciones que emergen desde abajo, en las resistencias y précticas comunitarias. En esta entrevista, el

Notas de autor

Esteban A. Ramos Muslera es Doctor en Ciencias Politicas por la Universidad de Valladolid (UVa), Méster en Investigacién Participativa para el
Desarrollo Local por la Universidad Complutense de Madrid (UCM) y Licenciado en Ciencias Politicas por la misma universidad. Actualmente,
es coordinador del Area de Paz del Instituto Universitario en Democracia, Paz y Seguridad (IUDPAS) de la Universidad Nacional Autonoma de
Honduras (UNAH), council member de la InternationalPeace Research Association (IPRA), miembro de la comisién directiva del Consejo
Latinoamericano de Investigacién para la Paz (CLAIP), y director de la Revista Latinoamericana Estudios de la Paz y el Conflicto. Su contribucién
al corpus tedrico y metodoldgico de la disciplina de los Estudios de la Paz y el Conflicto se refleja en el enfoque de la Paz Transformadora y en su
labor como investigador y activista de la paz y la noviolencia en Colombia y Honduras.

Roberta Holanda Maschietto es investigadora asociada del Centro de Estudios sobre Contflictos y Paz (CCP/NUPRI) de la Universidad de Sio
Paulo y editora asociada de la revista CEBRI-Journal. Tiene un doctorado en Estudios para la Paz por la Universidad de Bradford y fue
investigadora posdoctoral en el Centro de Estudios Sociales (CES, Portugal, 2017-2023) y en el Instituto de Politicas Ptiblicas y Relaciones
Internacionales (IPPRI/UNESP, 2023-2024). Es autora de Beyond Peacebuilding: The Challenges of Empowerment Promotion in Mozambique
(Palgrave Macmillan, 2016) y coeditora de Estudos para a Paz: Conceitos e Debates (UFS, 2019) y Estudos para a Paz: Perspectivas Brasileiras
(Blimunda, 2024).

Traduccion de la entrevista del inglés al espaiol: Iving Zelaya Perdomo

191


https://orcid.org/0000-0002-4458-6731
https://orcid.org/0000-0002-4458-6731
https://orcid.org/0000-0002-6079-280X
https://orcid.org/0000-0002-6079-280X

EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

autor reflexiona sobre los desafios de imaginar futuros de paz més alla de los modelos hegeménicos, atendiendo tanto a las grietas del
orden global como a la creatividad social que insiste en abrir horizontes de convivencia.

Palabras clave: Paz, conflicto, transformacién social, peace-washing, violencia.

Abstract

Oliver Richmond (1970) is a renowned British academic in International Relations and Peace and Conflict Studies, a professor at
the University of Manchester, and holds chairs at institutions in Ireland, Korea, Scotland, and Cyprus. His work has shaped
contemporary discussions on critical, post-liberal peace and local forms of agency in war and post-war contexts. Awarded
Distinguished Scholar by the International Studies Association in 2019, Richmond combines a solid academic career with extensive
fieldwork in conflict-ridden regions, from Timor-Leste to Colombia. Editor of the Rethinking Peace and Conflict Studies series and
Peacebuilding magazine, his thinking proposes a reinterpretation of the international architecture of peace and the lessons that
emerge from below, in community resistance and practices. In this interview, the author reflects on the challenges of imagining
futures of peace beyond hegemonic models, addressing both the cracks in the global order and the social creativity that insists on
opening horizons for coexistence.

Keywords: Peace, conflict, social transformation, peace-washing, violence.

Resumo

Oliver Richmond (1970) é um renomado académico britanico em Relagoes Internacionais ¢ Estudos sobre Paz e Conflito, professor
na Universidade de Manchester e com cdtedras em institui¢oes na Irlanda, Coreia, Escdcia e Chipre. Seu trabalho marcou a discussao
contemporanea sobre a paz critica, pds-liberal e as formas locais de agéncia em contextos de guerra e pds-guerra. Premiado em 2019
como Distinguished Scholar pela International Studies Association, Richmond combina uma sélida trajetéria académica com um
extenso trabalho de campo em regides atravessadas por conflitos, de Timor-Leste & Colémbia. Editor da série Rethinking Peace and
Conflict Studies e da revista Peacebuilding, seu pensamento propde uma releitura da arquitetura internacional da paz e das licoes que
emergem de baixo, nas resisténcias ¢ praticas comunitdrias. Nesta entrevista, o autor reflete sobre os desafios de imaginar futuros de
paz além dos modelos hegemonicos, atendendo tanto s fissuras da ordem global quanto a criatividade social que insiste em abrir
horizontes de convivéncia.

Palavras-chave: Paz, conflito, transformagio social, peace-washing, violéncia.

192



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NOM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

ILUSTRACION
Oliver Richmond
Alejandro Castellanos (@stupidgiant) para Revista Latinoamericana Estudios de la Paz y el Conflicto.

ENTREVISTA / VERSION EN ESPANOL

Esteban A. Ramos Muslera (EARM): Muchas gracias por aceptar nuestra invitacion. Es para nosotros un honor. Tal como has
sefialado en trabajos previos (Richmond, 2022) —y en el articulo publicado en este mismo niimero de ReLaPaC (Richmond,
2026)—, las herramientas existentes para el establecimiento de la paz en el orden internacional afrontan obstdculos
estructurales que exigen un redisenio de la Arquitectura Internacional de la Paz. ;Cémo evaluarias la eficacia de esta
arquitectura ante los conflictos violentos en curso, como la guerra entre Rusia y Ucrania y el genocidio en Gaza, y cudles son los
principales riesgos que enfrenta ante el avance, aparentemente imparable, del Orden Internacional Autoritario de cuiio
imperialista? En este contexto, ;qué reformas e innovaciones en la Arquitectura Internacional de la Paz son mds urgentes y
priorvitarias en este momento?

193



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

Oliver Richmond (OR): Gracias por invitarme; jel gusto es mio!

Mi comprensién de la arquitectura de la paz que se fue construyendo principalmente en Occidente y se
globalizé tras la Segunda Guerra Mundial y después del fin de la Guerra Fria, es que estuvo impulsada en parte
por la agencia social, los movimientos y el conocimiento sobre la guerra y la paz, lo cual también se aline6 con
los intereses de las élites para poner fin a las grandes guerras. Asi, mientras que esto tltimo era, obviamente,
muy provinciano, lo primero fue mucho mads diverso. La arquitectura internacional de la paz era muy
eurocéntrica, pero tenia multiples capas y se fue acumulando como sedimentos, casi como una arqueologfa. La
infraestructura, por su parte, era pluralista y se formé socialmente, aprendiendo de la experiencia de la guerra
acerca de la naturaleza de la paz.

La arquitectura internacional de la paz tuvo que apoyarse en los mecanismos de poder del militarismo, la
diplomacia y la intervencién, asi como en la construccién de alianzas y la mediacién. Todos estos sistemas
tempranos procuraron minimizar la violencia en la versién occidental, imperial y estatocéntrica del orden,
desplazando la violencia politica hacia los margenes del sistema internacional durante el siglo XIX y comienzos
del siglo XX. Lo hicieron tratando, a la vez, de conservar un minimo de legitimidad ante sectores locales en
sociedades afectadas por el conflicto.

En paralelo, la atencién académica se centré a menudo en aprovechar las lecciones derivadas de escuchar el
conocimiento y las perspectivas de la comunidad académica, de una sociedad civil global embrionaria y de los
movimientos sociales locales. Esto se enfocd, con frecuencia, en cdémo abordar las deficiencias de ese sistema
formal de establecimiento de la paz en las escalas estatal e internacional, y en cémo corregirlas y ampliarlas. De
ese proceso surgié el marco de la paz liberal, que exigia integrar la democracia, el Estado de derecho y los
derechos humanos, la sociedad civil y el desarrollo en el establecimiento de la paz dentro de un orden
internacional liberal emergente.

A finales del siglo XX el sistema de la ONU, el sistema de donantes y las redes de sociedad civil global
pudieron utilizar este marco como plataforma tanto para la critica como para su ulterior perfeccionamiento.
Cuanta més reflexién hubo a lo largo del siglo XX y comienzos del XXI, en particular desde abajo, por parte de
ciudadanos afectados por conflictos, més evidentes se hicieron las carencias de la paz liberal. A medida que
aumentaban las reivindicaciones politicas de los sujetos subalternos, los principales Estados que habian
respaldado la versién més tardia de la construccion de la paz liberal también empezaron a replegarse, eludiendo
sus responsabilidades en el mantenimiento y mejora de un orden internacional pacifico: en la practica,
retiraron financiacion a la ONU, a los derechos humanos, a la democratizacion, a los movimientos sociales y al
desarrollo. Desde el 11-S, hemos visto los resultados catastréficos de este abandono de la paz liberal en Iraq y
Afganistan. Los problemas se han agravado mds recientemente con los intentos tibios (o, peor atn, de
blanqueo de la paz o peacewashing) de abordar las guerras de Siria, Ucrania, Gaza y otras, como en la Republica
Democratica del Congo y Sudén, por parte de un orden internacional multipolar y fragmentado. Este orden ha
ido acompanado de un gran aumento de la guerra, la violencia y el desplazamiento.

Por el contrario, la paz liberal fue, en muchos sentidos, una buena plataforma sobre la cual construir una paz
més amplia y nos proporciond, probablemente, la arquitectura de paz mds exitosa que habiamos visto en la
historia. Incluyé a mas personas y les habilitd para expresarse y formular reivindicaciones politicas,
reclamaciones indigenas, demandas de desarrollo y de justicia, y, més tarde, reivindicaciones de justicia
intergeneracional, sostenibilidad y justicia de género. Tenia, claramente, gran potencial, pero no estaba abierta
a la reforma, como evidencia el interminable debate sobre la reforma de la ONU. En consecuencia, hemos
observado fracasos reiterados a la hora de abordar esas nuevas reclamaciones surgidas tras el fin de la Guerra
Fria. Ha habido una reaccién muy conservadora contra el sistema de paz liberal, especialmente cuando
comenzd a desarrollar rasgos hibridos, cotidianos y posliberales, aun cuando (o quizéd porque) cuestionaba el
nacionalismo y la centralidad no solo de la violencia directa, sino también de las formas de violencia
estructurales, culturales, lingtiisticas, de género y medioambientales.

194



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

A medida que los debates sobre la paz se ampliaban durante los ultimos 35 anos, vimos una complejidad
creciente. El entorno de politicas y el entorno intelectual dejaron de ser tan occidentales como durante la
Guerra Fria y se ampliaron para incluir grandes regiones del Sur Global. Desde luego, el establecimiento de la
paz en un orden internacional complejo es mucho mas dificil que el tipo de peacernaking que habiamos visto
antes, centrado en el equilibrio de poder, el imperio, el Estado o el mantenimiento de la estabilidad dentro de
un sistema sociopolitico de estratificacién aguda. Sin embargo, el establecimiento y la construccion de la paz
contempordneos siguen dominados por los vencedores de la Segunda Guerra Mundial, por el modelo surgido
al final de la Guerra Fria y por la centralidad atin anacrénica de la soberania territorial como principio
organizador de la paz y del orden politico. Por supuesto, la centralidad del capital global y, ahora, las nuevas
tecnologias, con sus tendencias extractivas, han empezado a desplazar este marco.

A medida que, en la evolucién de la arquitectura internacional de la paz, la pacificacion se desplazé hacia lo
local, subalterno y en red —en respuesta a la creciente correlacién entre paz y justicia y, en consecuencia, con
las victimas de la guerra y la violencia. Estas ultimas comenzaron a organizarse e implicarse politica e
intelectualmente, respaldadas por la plataforma de la paz liberal. Pero, cuantos més desafios planteaba esa
implicacién, més dificil resultaba responder a ellos debido a estructuras de poder muy arraigadas: imperialistas,
capitalistas, estratificadas, jerarquicas, etc.

La produccién académica y el tipo de doctrina de politicas que vemos emerger en la documentacién de la
ONU, desde las Agendas para la Paz, la Democratizacién y el Desarrollo en la década de 1990, la
Responsabilidad de Proteger (R2P) y, mds tarde, Mujeres, Paz y Seguridad, se volvieron —dudo en llamarlas
“letra muerta” en la prictica— cada vez mds inverosimiles. Esto se debid y se debe a que los lideres politicos y
los electores siguen aferrados a la soberania territorial, el nacionalismo y a formas acotadas de politica dentro de
una jerarquia global existente. Esto se ha convertido en una forma de contrapaz en términos de politica y
produccién de conocimiento, lo que implica que, en la practica, no podian implementar ninguna de las nuevas
investigaciones sobre paz y conflicto, aunque se adoptaran doctrinalmente (como es el caso de la Agenda de
Sostenimiento de la Paz de la ONU). Las poblaciones del Norte Global también empezaron a cuestionar las
responsabilidades que esa agenda colocaba sobre sus hombros. Las poblaciones receptoras cuestionaban,
asimismo, la legitimidad de vincular la praxis de paz con el mantenimiento del modelo pos-Iraq de
construccién del Estado y estabilizacién del orden internacional, regional y local. Esto, como se vio con la
guerra de Siria, condujo al colapso del vinculo entre el establecimiento de la paz y el liberalismo. La praxis de
paz ahora requiere cambio estructural, algo que el sistema internacional en si mismo impide.

Estamos ahora en una situacion en la que la Arquitectura Internacional de la Paz (el foco de mi monografia
de 2022) esta en estancamiento. Como resultado, estamos viendo una inversién del resultado de la Guerra Fria
(es decir, el modelo de paz liberal) hacia una versién més autoritaria y revisionista del establecimiento de la paz
(que traslada a las victimas los costes de una paz negativa, habilita la violencia como herramienta de la
geopolitica y socava los derechos y la sociedad civil en favor del poder de las élites y de proyectos digital-
imperiales).

Volviendo a mis comentarios previos, en el pasado, cuando un sistema fracasaba reiteradamente de este
modo y se volvia moribundo, las innovaciones tendian a provenir de una combinacién de sociedad civil y
movimientos sociales, academia y el compromiso dedicado —a menudo desde abajo, pero también desde
ciertos circulos de élite y de politica publica—. El objetivo era comprender las formas de violencia que se
producian por los fallos de ese sistema. La academia dominante y quienes formulan politicas respondian e
implementaban esas innovaciones estratégicas solo en ultima instancia, lo que significaba que la reforma tactica
de la Arquitectura Internacional de la Paz era lenta, reactiva, de pequefia escala y orientada sobre todo a
renovar las estructuras de poder existentes.

Esto significa que toda la arquitectura internacional de la paz tendria que colapsar antes de que nuevas
formas de pensar —digamos, formas ampliadas de mantenimiento de la paz (peacckeeping), construccién de la
paz (peacebuilding) y mediacién que involucren a la sociedad civil, sienten a liderazgos locales en la mesa,

195



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

promuevan la inclusién y vinculen la paz con los distintos elementos de la justicia global (por ejemplo, sus
dimensiones histdricas, distributivas, de género, raciales y medioambientales)— se implementen en la practica.
Estamos viendo esta dindmica con el colapso del Orden Internacional Liberal y de sus herramientas de
establecimiento y mantenimiento de la paz, y su sustitucién por versiones autoritarias y geopoliticas (en la
préctica, en su mayorfa, de peacewashing). Trabajar dentro del sistema existente implica producir renovaciones
tacticas del peacemaking, como hemos visto desde 1990. Las innovaciones mds sustantivas y preventivas solo
surgieron como respuesta a los hallazgos cientificos cuando el sistema vigente hubo fracasado.

Estamos nuevamente en un momento similar a ese. Es inevitable que cualquier innovacién en el orden
internacional tenga que empezar a incorporar estos nuevos hallazgos cientificos, ya que las versiones
autoritarias de gestiéon de conflictos y del Orden Internacional Autoritario también fracasardn —véase, entre
otros, mi articulo reciente en International Affairs (Richmond, 2025). Las innovaciones (mds que
renovaciones) pueden basarse en las plataformas del pasado, pero deben enfrentar los cambios radicales y
estructurales que la paz y la justicia sefialan como necesarios. Esto incluye, ante todo, las reivindicaciones
locales y subalternas de una paz con justicia global (es decir, avanzar muy por encima de los modelos tempranos
de la paz del vencedor o de la paz liberal), una demanda comun en sociedades afectadas por conflictos y en
procesos de paz en todo el mundo. Igualmente comun es la facilitad con la que han sido ignoradas, lo cual, por
ejemplo, ha deslegitimado al Orden Internacional Liberal y su versién de paz, y hard lo mismo con el Orden
Internacional Autoritario. El trabajo sobre la paz cotidiana y la paz hibrida ha empezado a esbozar este proceso,
nutriéndose de criticas poscoloniales, posthumanas, ambientales, entre otras.

Para resumir muy brevemente estos rasgos, diria que, en lugar de la paz del vencedor y en lugar de la paz
liberal, debemos responder a las demandas de una red global de actores y pensadores, a menudo subalternos,
ademas de algunos responsables de politicas ptiblicas que ponen en primer plano esta cuestién clave de la paz
con justicia global. La paz con justicia global representa un avance sustantivo respecto de la paz del vencedor o
de la paz liberal (con sus componentes victoriales, institucionales, constitucionales y civiles; para més detalle,
véase mi libro (Richmond, 2005) The Transformation of Peace), con implicaciones para el establecimiento de la
paz (peacemaking), el mantenimiento de la paz (peacekeeping), la construccién de la paz (peacebuilding), los
acuerdos de paz y su disefio, y otros enfoques afines en cualquier contexto. Tiene estos diferentes
componentes: distributivo, histérico, de género, medioambiental, racial, etc.

En este momento, la complejidad de este giro esta superando a la praxis de paz en el orden internacional, que
“naturalmente” tiende a seguir intereses geopoliticos, incluso si estos conducen a la guerra. El fracaso del
Orden Internacional Liberal y de ciertos aportes de la sociedad civil a la paz en los tltimos 20 anos ha creado
un vacio, permitiendo que las antiguas morbilidades de las relaciones de poder y la violencia vuelvan al centro
de la politica global. Nuestro trabajo, como estudiosos interesados en la historia y la practica del
establecimiento de la paz, es traducir la experiencia de la Arquitectura Internacional de la Paz a un nuevo
sistema operativo, a escala local, nacional e internacional, apoyandonos en este nuevo conocimiento sobre paz,
justicia, sostenibilidad y relacionalidad. Tal vez sea posible transferir todo ello a la practica sin que se produzca
un colapso del orden existente, por fragil que sea el equilibrio entre el Orden Internacional Liberal y el Orden
Internacional Autoritario, con su apoyo limitado y diferenciado a las reivindicaciones politicas locales,
especialmente en el Sur Global. Porque, en el pasado, ese colapso ha sido enormemente violento —guerra
mundial, conflictos regionales, amplificacién de diversas formas de violencia estructural y cultural, violencia
extractiva, etc. En este sistema, ademds, hay muy poco espacio para la sociedad civil o los movimientos sociales.

Estamos viendo todo esto suceder, con nuevas formas de violencia, guerra hibrida, guerra tecnoldgica, y
demis. Y tenemos que responder a ello. Por ahora, lo mejor que podemos hacer es trazar una ruta intelectual
que tome en cuenta todo este trabajo innovador que se esté realizando —ya provenga de movimientos sociales,
movimientos juveniles, artistas, sociedad civil, o esté disperso en distintos rincones del mundo de las politicas
publicas, asi como en la academia— vy llevarlo a la practica. No creo que hayamos resuelto todavia el problema
de la paz. Pero la clave de todo, creo, es afrontar la complejidad de una nocién de paz mucho més amplia que la

196



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

del pasado: una paz vinculada a la justicia, en lugar de estar ligada a la victoria o a la nacionalidad liberal, como
vimos en aquellas fases histéricas anteriores.

Asi que, en primer lugar, esto probablemente significa que no podemos permitirnos desechar el Orden
Internacional Liberal en este momento, ya que es la tnica via para regular, en alguna medida, la hegemonia del
Norte Global y de otras grandes potencias. Varios Estados del Norte Global estan tratando de escaparse de ese
marco, como el régimen de Trump en Estados Unidos. En segundo lugar, tenemos que encontrar una forma de
gobernanza para el orden multipolar, mas fragmentado, que estd emergiendo. En tercer lugar, debemos crear
espacio para re-amplificar esas voces mas licidas que estin pensando en empujar la violencia de nuevo hacia los
mérgenes, ¢ incluso mas alld, teniendo en cuenta todos estos nuevos y mucho mas sofisticados entendimientos
de la paz con justicia que hoy tenemos.

Este es, en general, el panorama. Podria quizd dar algunos detalles, pero uno de los puntos clave que
observamos respecto del Orden Internacional Liberal, con su provincialismo, y de los desafios poscoloniales y
decoloniales que se le plantean —asi como frente a su capital no regulado y su tendencia a recaer en logicas
extractivas y en operaciones politicas propias del equilibrio de poder— es la necesidad de poner al frente la
ciencia y la produccién académica que abordan sostenibilidad, desigualdad, injusticia, representacion,
comunicacién, contacto y movilidad, en un mundo de redes como nunca antes habiamos visto. Hasta que no
lleguemos ahi, estaremos atrapados en un orden viejo, cada vez mds autoritario y revisionista, que seguird
fracasando y siendo violento, acercindose, si se quiere, a su propio colapso por sus multiples contradicciones.
Lo que debemos hacer es apoyarnos en lo que si funcioné del sistema anterior y usar eso para abrir espacio a los
nuevos enfoques, nuevas practicas y posibilidades que han ido emergiendo.

Como mencionaste, Ucrania y Gaza, y otros casos como Suddn y la Republica Democrética del Congo,
sabrds que se ha producido una convergencia autoritaria entre diversos actores en este mundo multipolar.
Existe un modelo autoritario y revisionista de establecimiento de la paz orientado a rechazar los derechos
humanos, la democracia y las concepciones ampliadas de paz y justicia, en favor del poder y la violencia. Es una
carrera hacia el fondo que debe revertirse para que el peacemaking local, la sociedad civil y los movimientos
sociales puedan prosperar. Esto implica reactivar los sistemas que en el pasado sustentaron el establecimiento
de la paz. Necesitamos, claramente, del peacekeeping, de la mediacion, del contacto por la via diplomatica; pero
también necesitamos la inclusion de redes de sociedad civil, movimientos sociales, y asi sucesivamente.
Necesitamos incorporar las reivindicaciones indl’genas. En otras palabras, necesitamos nuevas innovaciones que
se afadan a estos sistemas de establecimiento de la paz no solo por razones éticas, sino también por razones
existenciales. Esto es urgente.

Pensemos en las innovaciones en términos de conectar la paz con distintas formas de justicia global y con la
sostenibilidad intergeneracional de largo plazo. Esto exige una versién del ambito internacional més relacional
y transversal. Si quienes formulan politicas no pueden asumir esto como plataforma para repensar, estaremos
condenados a repetir. Hay pocos indicios de que estén dispuestos a comprometerse con estos entendimientos
més complejos, y eso nos conduce al viejo problema segtin el cual solo una guerra ulterior podria inmunizarnos
contra la guerra, por asi decirlo. Necesitamos algo mejor que eso.

Ahora bien, mejorar la Arquitectura Internacional de la Paz en esta coyuntura no es lo mismo que en el
pasado, cuando el proceso avanzaba principalmente por ensayo y error en medio de emergencias. Hoy
contamos con mucho mds conocimiento sobre la paz que a comienzos del siglo XX; es un conocimiento
mucho miés global, en red y mas inclusivo —aunque lejos de ser plenamente. Este conocimiento “eirenista”,
que nos ayuda a repensar las transiciones posliberales, estd mucho més sélidamente fundamentado, en parte
gracias al giro local y a la abundante investigacion sobre peacemnaking local. De modo que hoy tenemos una
comprensién mucho mejor de las condiciones necesarias para el establecimiento de la paz para este nuevo
orden mundial emergente, y para el que inevitablemente le seguird.

197



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

Roberta Maschietto (RM): En algunos de tus trabajos recientes pareces expresar una vision mds bien pesimista sobre las
estructuras de poder actuales y los limites del cambio democrdtico. Sin embargo, en tu respuesta anterior asomaba cierta dosis de
optimismo. ;Como concilias estas dos perspectivas? En concreto, jcomo entiendes la contradiccion dentro de las democracias
donde, por un lado, existe un potencial real para la accion colectiva y el cambio transformador, pero, por otro, segmentos
significativos de la sociedad civil siguen apoyando a lideres autoritarios o iliberales —ya sea Bolsonaro en Brasil, Trump en
Estados Unidos, Bukele en Centroamérica u otros—? ; Qué revela esta tension sobre las posibilidades y los limites de la politica
democritica hoy?

OR: Muchas de esas movilizaciones populistas se conectan con el retorno y el crecimiento del autoritarismo
y se basan en el rechazo del conocimiento cientifico. Podria decirse que se trata de una suerte de movimiento
anti-Ilustracion, pero creo que gran parte del conocimiento cientifico y académico sobre la paz ha ido hoy mads
alld de la Ilustracién. Asi que también es un movimiento anti-sociedad civil y anti—justicia global. Esta
tradicién “contrarrevolucionaria” se remonta a lo largo de la historia. No hay nada nuevo en la situacién en la
que nos encontramos. Tampoco hay nada nuevo en estos desafios a la paz y a la no-violencia; de hecho, los
antiguos griegos y los romanos ya los debatian (al parecer, existia una versién antigua de los estudios de la paz).
Su respuesta, que nos acompana hasta hoy, fue pensar en la naturaleza de la gobernanza. ;Qué tipo de
gobernanza se requiere para expulsar la violencia del centro de la politica, deslegitimar su utilidad, ya sea para
intereses nacionales, elitistas, populistas o de dominacién global o regional? La solucién, reiterada una y otra
vez, ha sido alguna forma de democracia constitucional y representativa, de organizacién internacional y un
énfasis concreto en los derechos civiles y sociales. Estos frenos y contrapesos desde lo local hasta lo global
atenuan esos riesgos. Sin embargo, en los ultimos treinta afios, se han ido formando coaliciones para bloquear
dichos contrapesos y socavar una politica pacifica.

Las nociones autoritarias y revisionistas de “paz” rechazan las limitaciones liberales a su poder y privilegios.
En efecto, el modelo liberal se ha diluido fuertemente desde el retorno del populismo (durante el siglo XX
también combatimos el populismo). Ha sido —y seguird siendo— una lucha, porque los sistemas basados en la
violencia resultan superficialmente atractivos para los poderosos y sus electorados. Por eso emergi6é la
democracia representativa (en oposicion a la democracia populista) en el Mundo Clasico, y después de las
revoluciones de Occidente industrial. Sin embargo, es evidente que la parte representativa no ha sido lo
suficientemente representativa, y el centrismo estatal sigue sustentando el proceso de paz, lo que, en mi
opinidn, limita su potencial. No obstante, podemos observar que las democracias populistas no favorecen la
paz.

Creo que, para nosotros, los académicos, y para muchas personas en la sociedad civil, hay una mezcla de
intuicién, empatia y también conocimiento empirico sobre los fracasos de ese pensamiento excluyente. Existe
un debate sobre si debemos pensar en términos de las herramientas existentes para afrontar estos problemas
globales —o&rdenes constitucionales, frenos y contrapesos, enfoques basados en derechos, expansion de
derechos, derecho internacional, cooperacién global y cooperacién en general— y ampliarlas, o rechazarlas y
empezar de nuevo. Estamos en un momento en el que debemos romper tabtes sobre la centralidad del estado y
la jerarquia global, pero no creo que tenga sentido volver a la multipolaridad, al imperialismo decimonénico, al
equilibrio de poder o a la estatocentricidad como tnica base del establecimiento de la paz. Necesitamos nuevas
formas de pensar la paz y sus vinculos con la justicia, la sostenibilidad y el desarrollo. Estas formas existen en la
literatura, y han penetrado en los informes y la doctrina de la ONU, de donantes y de la sociedad civil global.

Mencionaron antes el genocidio en Gaza. Aqui, en el Reino Unido, hay debates semdnticos sobre lo que
significa: “;es realmente un genocidio?”, y discusiones por el estilo. Necesitamos que los académicos defiendan
la ciencia. Por desgracia, tenemos que lidiar con el renacimiento de una batalla politica sobre el lugar y el
alcance de la violencia en la politica. Pero la ciencia rechaza la centralidad de la violencia y se sitta fuera de la
politica, cuestionando su cardcter revisionista y de gestién de conflictos. Hoy contamos con mucho mis
conocimiento cientifico sobre el peacemaking y la naturaleza de la paz que puede sostener, sobre el orden
politico, la sustentablidad, los derechos y la justicia. Esto estd mucho mds avanzado que nunca, y hay un

198



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

destello de luz en la prictica; pero es en las practicas politicas guiadas por intereses y violencia donde se cuela la
oscuridad. Estas relaciones de poder, que la investigacién ha venido desentranando, son interpeladas por un
pensamiento cientifico que ofrece alternativas. Es posible que, con el tiempo, tengan que adoptarse cuando la
politica populista y estatocéntrica se quede sin margen.

Para gran parte del pensamiento populista —incluido el populismo académico, dicho sea de paso— seguir al
poder es mas seguro que seguir a la ciencia. Seguir a la ciencia implica pérdida de privilegios, de estatus y rango,
redistribucién y politicas de largo plazo. Empezamos a ver un cuadro de reformas estructurales profundas que
hay que acometer para llegar a la paz, y nuestro trabajo es pensarlas.

Mas alla de eso, no podemos cargarnos a los hombros la expectativa de cambiarlo todo de inmediato; pero al
menos podemos dejar constancia, crear archivos, asegurarnos de que la gente se forme, sepa dénde mirar para
confirmar empirica y tedricamente. Ese es nuestro trabajo como educadores, y hacia ahi deberia orientarse la
universidad, influyendo en las politicas ptblicas. Todas esas puertas se han cerrado tltimamente —o se han
entornado aun més de lo que estaban en otros momentos—. Seguro que has leido a Said o a Chomsky, entre
otros: ellos afrontaron sus propios momentos traumdticos en el ejercicio de la politica, cuando la violencia
volvio a ser central y sintieron que la sociedad retrocedia. Y que la voz de quienes deseaban un sistema basado
en la empatia, la relacionalidad y la cooperacién, la no-violencia, el compartir y la sostenibilidad se estaba
perdiendo. Es una lucha constante, y no podemos ser apaticos solo porque parezca dificil.
Desafortunadamente, ese es el oficio del académico.

EARM: Teniendo en cuenta el reciente incidente relacionado con la detencion en aguas internacionales de la flotilla de ayuda
internacional destinada a Gaza, ;qué revela este episodio sobre los limites del sistema internacional? Y, en términos mds
generales, ;qué lecciones ofrece para los movimientos por la paz y para las personas que intentan impulsar cambios mediante
prdcticas cotidianas de convivencia pacifica? A la luz de estas limitaciones, jqué pueden hacer de manera realista los
movimientos sociales cuando se obstaculizan este tipo de acciones?

OR: El trabajo reciente que realicé con Sandra Pogodda y Gezim Visoka (2023) sobre los bloqueos a la paz y
la contrapaz mostré que, en muchos casos durante la tltima década (y més), el establecimiento de la paz fue
capturado y apuntaba a un desplazamiento internacional del modelo de paz de la ONU hacia un autoritarismo
multipolar. Se estaban marginando los derechos y la democracia, asi como la seguridad humana. Algunos
trabajos mas recientes que he realizado con los colegas Nik Hynek y Michal Senk (2025) sobre el llamado plan
de paz de Trump para Gaza, asi como para Ucrania, y que también toca los Acuerdos de Abraham, sugieren
que lo que ocurre aqui representa una forma de peacemaking muy reducida (si es que puede llamarse
peacemaking). Se parece mas al blanqueo de la paz o peace-washing, donde actores poderosos se reparten el
botin y trasladan los costos a las victimas de la violencia. Esto implica una reversién de la produccién
académica sobre la paz y de los aprendizajes de las tltimas décadas, en particular los procedentes de los
movimientos sociales y la sociedad civil. Esta estrategia resulta muy atractiva para actores autoritarios y
autécratas (reunidos ahora —mientras escribo en diciembre de 2025— en otro “foro de seguridad” revisionista
en Catar). Con ello, utilizan la legitimidad del concepto de paz para disfrazar el palo y la zanahoria, por asi
decirlo, con el fin de poner fin a la violencia. Pero hay muy poca intencién de atender las reivindicaciones de
derechos politicos formuladas en el terreno, de abordar las causas fundamentales de la guerra, o al menos de
mediar entre reclamaciones de derechos muy contradictorias sobre un mismo territorio, sobre injusticia
histérica, justicia distributiva y otras dimensiones de la justicia global. En Gaza y Ucrania, pero también en los
estancamientos e hipocresias de intentos anteriores de construccion de la paz, este revisionismo estd a la vista.
No creo que lo que hemos visto pueda llamarse peacernaking; y mientras la sociedad civil no esté plenamente
incluida, junto con las reclamaciones de justicia de las victimas, no habrd una paz sostenible.

La literatura sugiere que las estrategias de disonancia cognitiva en torno al establecimiento de la paz (es
decir, el peace-washing) no funcionan. Creo que la mayoria en la sociedad civil, en los movimientos sociales,
buena parte de los medios y muchos intelectuales coincidirian en que ese blanqueo de la paz camufla un

199



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

retorno al senorio de la guerra y a la oligarquia, lo cual no puede ser base de un orden politico internacional
altamente complejo ni de su sostenibilidad.

Pienso que académicos y responsables de politicas se han atemorizado a la hora de hablar de la brecha entre
la produccién académica y las précticas actuales que pretenden asociarse a la paz, pero que se parecen més a la
guerra. Esto es una suerte de deuda cogitativa, creada por la propaganda de oligarcas, nacionalistas y
autoritarios en todo el mundo, que buscan devolver la guerra al centro de la politica. Hay una suerte de
autocensura en marcha porque muchos temen cuestionar esto (igual que sucedfa en la URSS o la RDA); y, sin
embargo, eso es exactamente lo que no debemos hacer, no solo académicos y activistas, sino también y
particularmente en términos de produccién de conocimiento sobre la paz. El trabajo local, cotidiano e hibrido
sobre la paz, sumado a la resistencia social y civil y a las redes globales, iba por buen camino cuando ponia sobre
la mesa cuestiones vinculadas a la reforma politica y econémica, y debe seguir exigiendo cambio estructural.
Pero, en mi opinién, hay que construir sobre la arquitectura internacional de la paz existente, porque si el
sistema multipolar fuerza su colapso, volveremos a un “estado de naturaleza”™ es decir, guerras continuas y
autoritarismo.

En Occidente (si es que atin existe), hemos sido muy lentos al traducir nuestro conocimiento sobre el
establecimiento de la paz de los casos de la década de 1990 a lo ocurrido en Siria, y ahora en Ucrania, Gaza, o
con la reactivacién de conflictos en Sudan, la Republica Democratica del Congo, y muchos otros. La
produccién critica sobre la paz no ha seguido el ritmo; mas bien ha derivado hacia una especie de remanso
donde el “giro local” se ha utilizado como contrainsurgencia al servicio de regimenes de orden autoritario-
capitalista y geopolitico, en lugar de impulsar reformas estructurales globales y la expansién de la Arquitectura
Internacional de la Paz. Por supuesto, algunos académicos estin intentando corregir esto, y la gente empieza a
movilizar su pensamiento politico-ético sobre la paz para aplicar el tipo de lecciones que la literatura académica
ya ha puesto a disposicién. Creo que precisamente este es el patrén que, lentamente, ha construido la
Arquitectura Internacional de la Paz a lo largo de la historia. Capa tras capa de la arquitectura se fue afadiendo
a medida que las guerras destrufan 6rdenes antiguos y el conocimiento social relucia entre las ruinas. Es muy
importante preservar, desarrollar y diseminar el conocimiento sobre el establecimiento de la paz, venga de
donde venga: para la sociedad, en las escuelas, en las instituciones estatales y globales y mediante la sociedad
civil global.

Hemos hablado de las condiciones para una paz sostenible, de la inclusién en la mediacién, de cuando el
mantenimiento de la paz es significativo, del papel ampliado de los movimientos civiles y sociales, y de lo que
esto implica para la reforma estatal y global. Los hallazgos de nuestra investigacién apuntan a la necesidad
apremiante de reforma estructural, es decir reforma estructural global. Esto se ha vuelto dificil, porque el
revisionismo asociado a la multipolaridad socavard el establecimiento de la paz en el ambito local y regional en
todas partes y solo reforzard el poder autoritario, ya que apoya una paz del vencedor, no los derechos. Y creo
que esta debilidad analitica de no extender criticamente nuestro mayor conocimiento sobre la vinculacién de la
paz con la justicia —llamémosle también pereza— ha permitido el retorno del marco de blanqueo de la paz,
que en realidad es una vuelta al pasado del peacernaking. La reticencia a asumir las consecuencias politicas de
nuestro conocimiento mejorado sobre la paz ha dado lugar a enfoques reaccionarios y revisionistas. La
multipolaridad ha creado un vacio. Esta convergencia autoritaria hace muy dificil hablar de paz sostenible en
Gaza o Ucrania. Y nuestra resistencia a trabajar estos casos a la luz del marco de justicia global, prefiriendo
trabajar en pequefios segmentos (cotidiano, liberal, geopolitico, humanitario, etc.) y evitando transferir el
conocimiento que ya tenemos, no ayuda a la paz en estos contextos.

Estamos viendo una diplomacia al estilo del equilibrio de poder decimonénico, modificada por la oligarquia
contempordnea, en formas extractivas y digitales, para producir una forma de paz que sabemos que no puede
funcionar. Y se despliegan herramientas de peacemaking vacias de capacidad de paz, que en realidad trasladan la
carga politica a las victimas para que cedan por completo. Esto nos remite a una paz del vencedor, contra
nuestros hallazgos cientificos. Como académicos, sabemos que eso no puede funcionar; y si lo hace, serd solo

200



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

mediante coaccién, vigilancia y violencia, como en cualquier ejemplo autoritario o totalitario. Serfa muy util
que quienes formulan politicas, que se supone que quieren estar informados, tuvieran en cuenta el acervo
académico, y no solo el flujo del poder.

Esa serfa mi valoracién de estas situaciones. Debemos seguir trabajando con ahinco para innovar en el
establecimiento de la paz y no quedar atrapados en rincones estrechos del debate. No estamos leyendo lo
suficiente, ni retrocediendo lo suficiente. Carecemos de una perspectiva histérica plena sobre la literatura en
estudios de paz y conflicto. Hemos olvidado los debates ideoldgicos. Se estd produciendo mucho trabajo que
no estd informado ni conceptual ni politicamente. Asi que estamos reaprendiendo lecciones antiguas, una de
las cuales es que los acuerdos de Trump sobre Ucrania o Gaza no son “paz” y solo pueden mantenerse
mediante la violencia.

Lo que hemos acabado teniendo es una especie de convergencia con nociones autoritarias de paz, tanto en el
ntmero de estancamientos existentes, como en la aceptacic')n acritica de herramientas que ya no funcionan
(quizd porque no son adecuadas para el siglo XXI). No responden a las reivindicaciones que hoy se amplifican
en todo el mundo por redes sociales, sociedad civil y redes académicas, y también por algunas redes de politica
publica centradas en los derechos, la ley y la democracia. Necesitamos, por tanto, un replanteamiento y
debemos ser mucho mas activos. No me refiero solo a activismo en sentido estricto, sino a actividad intelectual:
abordar estos debates conceptuales y tedricos y superar el remanso de los afnos noventa en el que buena parte de
la literatura ha quedado atascada.

Veo senales alentadoras en este sentido. Veo que muchos académicos estin empezando a interesarse por
estos nuevos casos, intentando romper con los viejos silos y mantener la paz conectada con la ética y no solo
con los intereses, yendo mas alld de la mera descripcion. Continta el trabajo critico sobre emancipacion,
derechos, justicia, empatia y todo lo nuevo que ha emergido —relacionalidad, inclusién, no solo en el Norte
Global, cuestionamientos al capitalismo, a las formas de soberania estatocéntrica y territorializada, a la
oligarquia. Esto estd empezando a articular los debates criticos y a aplicarse a las guerras en curso. Sigue siendo
dificil publicar perspectivas tan desafiantes, debido a la gran cantidad de controles y a las formas
institucionalizadas y arraigadas de conocimiento y metodologia que lo bloquean. Aqui hay mucho trabajo por
hacer y debemos perseverar. Necesitamos que académicos mds jovenes asuman el reto; debemos darles espacio
—incluidos estudiantes de doctorado y de maestria— para que aborden este tipo de casos y propongan
innovaciones. No estoy seguro de que las innovaciones vayan a venir de mi generacién de académicos o
responsables de politicas. Creo que es més probable que procedan de la nueva generacién de investigadores que
han leido las literaturas producidas en Relaciones Internacionales y en Estudios de Paz y Conflicto en los
sesenta, setenta, ochenta y noventa, pero que son capaces de releerlas a la luz de estos conflictos hibridos, de los
grandes problemas estructurales que enfrentamos hoy, incluido el desafio ambiental, y de las condiciones tan
distintas de la década de 2020. Estoy viendo cémo este tipo de trabajos empieza a filtrarse en la literatura.

RM: Su trabajo sobre el «giro local>» en la construccion de la paz ha tenido una gran influencia, incluso en toda América
Latina. En su reciente articulo «<El uso y abuso del giro local» (2024), sostiene que su intencion emancipadora original a
menudo ha sido cooptada, despolitizada y transformada en un marco tecnocrdtico o incluso contrainsurgente. En el panorama
geopolitico actual, marcado por el auge de un Orden Internacional Autoritario, ;qué medidas pricticas podrian ayudar a
rescatar el giro local en su forma critica 'y emancipadora? ; Cémo pueden los académicos, los responsables politicos y los actores
locales revitalizar sus raices poscoloniales y ovientadas a la justicia para fomentar formas genuinamente plurales de construccion
de la paz? En relacion con esto, en su opinidn, ;jcudl es el potencial real de la agencia local y las expresiones cotidianas de
construccidn de la paz para contribuir a una transformacion estructural mds profunda?

OR: Con el giro local, Roger McGinty y yo (2013), en realidad, solo estdbamos traduciendo lo que vetamos
en la literatura mas amplia; no es que hubiéramos propuesto algo particularmente nuevo. Otros académicos
hacian cosas similares, y muchos han contribuido desde entonces —demasiados para mencionarlos aqui—,
pero sus aportaciones son muy importantes. Solo mencionaré dos influencias tempranas decisivas en mi propio

201



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

pensamiento, que ya apuntaban hacia una paz critica, local, cotidiana e hibrida: A.J.R. Groom y Michael Pugh.
Creo que, a lo largo de distintos ciclos de reflexion sobre la paz en el siglo XX, diversos autores —de John
Burton a Elise Boulding, Edward Azar y, més adelante, John Paul Lederach; por supuesto, también Johan
Galtung, entre muchos otros— pusieron en primer plano los problemas de intentar hacer la paz sin una
inclusién amplia y contextual. Es importante recordar quiénes desempenaron un papel en la génesis y el
desarrollo de las ideas en el campo, y por qué. Ellos sefalaron la complejidad de intentar forjar la paz sin amplia
inclusién; del mismo modo que E.P. Thompson, por ejemplo, hablé de la importancia de una historia desde
abajo. Lo que tuvimos, digamos, en los debates de los noventa, fue una limitacién, una especie de corte de esos
debates criticos tan relevantes, que venian de Marx y atravesaban distintas discusiones criticas del siglo XX. La
tradicién de enfoques criticos sobre la paz, en cada época, ha intentado ganar espacio para debates que
quedaban fuera del alcance de estructuras de poder atrincheradas y de élites politicas. De hecho, muchos de
estos autores se sentian mds cercanos a la sociedad civil y a los movimientos sociales, y solo observaban la
politica publica a distancia, por los riesgos de captura.

Asi, el giro local intentaba reformular esta tradicién critica y actualizarla para responder a la versién
contempordnea de la pregunta ancestral: cémo los actores subalternos harian la paz y reformarian el Estado y el
orden internacional después de la paz liberal. Pienso que el giro local ha sido importante porque hizo esto para
una nueva generacién de investigadores; pero no olvidemos de dénde surgid, quiénes nos ayudaron y por qué
(véanse las citas en nuestro articulo original). Fue un momento emocionante para nosotros, y ayudé a
incorporar a los estudios de la paz y el conflicto a muchos mas académicos de todo el mundo, y a una academia
mucho mds global interesada en la paz. Como resultado, espero que hoy tengamos mucha mas comprensiéon
empirica y datos que nunca en el campo: una mirada desde abajo sobre el funcionamiento del mantenimiento
de la paz, asi como de la mediacién y la diplomacia, y también del propio sistema internacional. Todo esto es
necesario para la préxima fase del “peacemaking futuro”.

El objetivo de aquel articulo no era solo decir “necesitamos trabajo local” para comprender e incluir las
reclamaciones politicas locales, sino también preguntar “cémo usamos esto para pensar la reconstrucciéon
estructural necesaria del orden internacional y del Estado”, y de todo lo que ya estaba en marcha en aquel
momento, como la reforma de la ONU, la regionalizacién, el fortalecimiento del derecho internacional, el
reconocimiento de distintos tipos de derechos en convenciones de las Naciones Unidas, la expansién de la
inclusién en el peacemaking.

Lo que no me gustd de lo que sucedié con la critica del giro local fue que, aunque hemos dedicado mucho
tiempo a examinar datos locales sobre la paz y a movilizarnos en el 4mbito local —algo que, insisto, es
realmente importante—, esa labor ha quedado cercada y sus implicaciones para la paz han sido recortadas. Se
ha desconectado del cuestionamiento de las estructuras politicas y del orden mismo. Y eso —en mi opinidn, y
lo he dicho desde el comienzo del interés por el giro local— corria el riesgo de volverse reminiscente de la
contrainsurgencia: contrainsurgencia apoyada por el Estado, o contrainsurgencia imperial. Esto es exactamente
lo que el giro local no debia desencadenar.

La mayor parte del trabajo que vemos circular —y que ha viajado por todo el mundo— intenta, en algin
punto, incidir en la politica publica, en las estructuras politicas mas amplias, en la economia y sus interrogantes,
asi como en los temas de sostenibilidad. Inevitablemente, entonces, las implicaciones del giro local para el
establecimiento de la paz tropiezan con la pregunta antigua: ¢qué tipo de orden politico seria mas pacifico?
¢Cémo disenar y redisenar el orden politico?

Para mi, de eso trataba el giro local. Muchos lo leyeron como si se refiriera sobre todo a recopilar datos
locales y a ampliar la inclusion. Pero esas cosas tienen que estar al servicio de un propésito y el punto era
rehacer la Arquitectura Internacional de la Paz (tema de mi libro de 2022 con Oxford University Press), para
dotarnos de herramientas mds sofisticadas con las que responder a las nuevas reclamaciones politicas que de
pronto llegaban a la mesa gracias a esa mayor inclusién.

202



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

Desde este punto de vista, creo que ha sido un éxito, aunque pudo haber ido mas lejos; y también pienso que
ha habido una reaccién problemdtica que ha negado buena parte de ese éxito. Hemos visto el reflejo de
sistemas de poder atrincherados —ya sea el aparato estatal dominante, el militarismo, el capitalismo o el
institucionalismo liberal a escala global—, reacios a compartir el espacio intelectual y, por tanto, a efectuar el
cambio estructural necesario. No es solo que no hayamos visto reformas en la ONU o en el sistema de
donantes; la respuesta oficial fue mas bien pasiva y discursiva, no material. No hemos observado avances
significativos en las leyes internacionales o en materia de derechos. EI mantenimiento de la paz est4, en la
actualidad, pricticamente inoperante. La mediacién internacional se ha convertido en una suerte de regateo en
el que las victimas deben aceptar cargar con el peso de cualquier acuerdo, o se ha fragmentado en piezas tan
pequenas que no aborda el cuadro mas amplio, profundo y contextual. Esto ha creado un vacio que ha
facilitado el retorno de la geopolitica y de la geoeconomia. Hacia ahi parece derivar el orden multipolar, y el
Orden Internacional Autoritario que alberga no es, en realidad, un proyecto de desarrollo, ni trata de derechos
y democracia. De hecho, los aleja. A menudo, los primeros indicios de una deriva autoritaria aparecen cuando
se empiezan a imponer restricciones a la sociedad civil y a los movimientos sociales desde el Estado, con el
apoyo de sectores del electorado y de potencias regionales como Rusia o China.

Todo esto debe ser cuestionado, pero el giro local ayudé a sacarlo a la luz. Ahora sabemos con qué estamos
lidiando, y la vinculacién de la paz con la justicia global estd, creo, ampliamente inferida a partir de los
resultados del giro local. Esta vez, este tipo de agencia critica estd mucho mas informada, en red a escala global y
arraigada, y por ello es mas dificil de reprimir o ignorar, lo que significa que la reforma y reestructuracién de la
Arquitectura Internacional de la Paz estara, la préxima vez, mas en sintonia con ella como proyecto cientifico y
emancipador.

En las dos décadas anteriores, hemos sido testigos de practicas de construccién de paz y de construccion
estatal eurocéntricas, liberales e internacionalistas cada vez mas hipdcritas e ineficaces, que cada vez rendian
menos cuentas. El problema fue que, cuando empezaron a rendir cuentas un poco mds, también se volvieron
disfuncionales; y ese problema hay que resolverlo. Este es el punto de partida para la siguiente fase de
formacién de paz. La paz liberal tuvo ventajas significativas frente a enfoques anteriores, pero debemos avanzar
mucho mas si la paz ha de ser contextualmente significativa. Hemos visto esfuerzos sustantivos en sociedades
afectadas por conflictos, como en Colombia o Chipre, y hay mucho que aprender de esas experiencias.

RM: Dado el resurgimiento de la violencia y el desinterés politico por sus consecuencias, ;cudles cree que son las formas mas
eficaces de traducir los conocimientos académicos sobre la paz y la no violencia, acumulados a lo largo de muchos anos, en
prdcticas politicas reales? ;Cémo pueden las sociedades, los lideres y las instituciones trabajar para fortalecer la paz en un
momento en el que parece estar cada vez mds amenazada?

OR: La cuestion clave del liberalismo era que intentaba crear un sistema politico en el que la violencia no
estuviera en el centro, sino en la periferia. Se pensaba en didlogo, derechos, democracia, ley e instituciones
alineadas en torno a un conjunto comtn de valores e intereses. Hay mucho que aprender de ello, pero la
situacién hoy es mucho més compleja que, incluso, en 1990. Cuando se aplicé a escala global después de 1990,
se utilizé para abordar la violencia en el Sur Global y, en menor medida, en el Norte Global. La seguridad, la
democracia y los derechos humanos, asi como la expectativa de un dividendo de la paz, fueron enormemente
populares en los paises afectados por conflictos donde se aplic6 la paz liberal. Pero existia una brecha entre
teorfa y practica. ¢Podemos corregir esto en el futuro? ;Y coémo? Creo que, a través de una educacion pluralista,
un fuerte apoyo a los movimientos y organizaciones de sociedad civil, y también buen liderazgo (lo que implica
mantener a los sefiores de la guerra y a los (etno)nacionalistas lejos del poder, en lugar de devolvérselos de
inmediato).

Por lo tanto, debemos involucrarnos, con nuestro conocimiento académico mucho mas sofisticado sobre la
paz, con la gente sobre el terreno, en la sociedad civil y los movimientos sociales (que, dicho sea de paso, a
menudo ya estin convencidos). Necesitamos marcos para los acuerdos de paz y herramientas de

203



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

establecimiento de la paz mds sofisticados. Estos se estan desarrollando con cierta rapidez. Pero también
debemos asegurarnos de que quienes formulan politicas conozcan este trabajo, lo comprendan y lo acepten, asi
como que comprendan mejor los riesgos de habilitar la violencia y su tendencia a extenderse y escalar. En la
politica mundial actual hay una especie de frivolidad respecto de la violencia. Los lideres no toman
suficientemente en serio sus peligros y los medios alientan a las poblaciones a asumir riesgos. Como ocurre con
el discurso de odio, veo aqui, en el Reino Unido, esa frivolidad ante el retorno del nacionalismo y los riesgos
que desata, asi como la valorizaciéon de la desigualdad. Bueno, nosotros, en la academia, sabemos que nada de
eso funcionay que, de hecho, es propenso a una grave escalada del conflicto.

¢Cdémo corregimos esta regresion? Necesitamos articular un panorama mds claro a partir de la larga historia
de estudios académicos que abordan la violencia y el establecimiento de la paz en todo el mundo. Y
necesitamos difundirlo, llevindolo a nuestros responsables politicos y lideres, y proyectdndolo hacia la sociedad
en general, para diseminar ese conocimiento. Ademads, este conocimiento debe actualizarse para un mundo
mucho mds complejo. Son tareas extremadamente dificiles, pero siempre han sido el trabajo de la sociedad
civil, los movimientos sociales y la academia. No creo, necesariamente, que esto vaya a tener el impacto
inmediato que muchos académicos, activistas o profesionales desean cuando me hacen preguntas como esta.
De hecho, no deberiamos esperar un impacto inmediato de un trabajo que sitta la paz como relacional,
transversal, biosférica, intergeneracional, orientada a la justicia, y que por ello exige cambios estructurales
radicales y de largo plazo. Como mencioné al principio, mi observacién de largo alcance es que el pensar sobre
el peacemaking y sus innovaciones toma mucho tiempo en madurar, y normalmente proviene de quienes
carecen de poder y voz: bésicamente, los subalternos. Solo suele filtrarse al sistema muy lentamente, y a veces
tarda décadas, si no cientos de anos.

El movimiento conceptual y préctico de la paz hacia la justicia global (y lejos de la paz del vencedor y de la
paz liberal) estd, a mi juicio, bajo ataque, ya se trate de la paz liberal, de un basico sistema de equilibrio de
poder, o de una paz social y global mds sofisticada. Esta bajo ataque por la recentralizacién de la violencia en la
politica, pero también por las multiples contradicciones internas de la arquitectura de paz actual. Debemos
trabajar en estos problemas; y, como sabes, estos rompecabezas intelectuales han sido eventualmente resueltos
en el pasado y, cuando se resolvieron, las soluciones ascendieron lentamente por el sistema “desde abajo” y
condujeron a cambios en la cima. Por supuesto, traducir todo esto a la practica, a la politica publica y al orden
politico ha sido histéricamente extraordinariamente dificil, y solo ha ocurrido tras momentos transicionales de
violencia o crisis muy intensas. Nuestro objetivo deberia ser mejorar las herramientas de paz y la formulacién
de un orden politico pacifico, mucho mds cercano a la justicia global, esta vez sin violencia y sin crisis
transicionales intensas. Sin embargo, por ahora, parece que no estamos logrando ese objetivo.

Por lo tanto, nuestro objetivo secundario debe ser asegurarnos de tener preparados “guiones” que expliquen
a la gente cémo comportarse de manera no violenta, qué puede hacerse en términos de redisefiar el Estado y
asentar las bases para que las instituciones internacionales, el derecho y la economia politica global puedan
reformarse. Estamos, intelectual y académicamente, en el umbral de una visién de “paz futura”: disponemos de
una gama compleja de aportes que podriamos ofrecer.

Lo que preguntas es: ;como llevamos todo esto a la prictica? En el pasado, la tnica via era a través de
movimientos sociales y civiles, educacion, incidencia, abogacia, escritura, difusion, estar en la sala y practicar
estos métodos en la vida cotidiana, con la esperanza de que se filtraran hacia arriba hasta las constituciones, las
instituciones, el derecho y la democracia. Quienes estin en los salones de conferencias, en las grandes reuniones
y en el escenario local-global deberian conocer la amplia historia y las précticas del establecimiento de la paz.
Por eso escribi mi libro Peace: A Very Short Introduction (2014) —para contribuir a esa diseminacién. Creo
que la manera en la que el peacernaking entré en la prictica mas amplia en otros momentos clave del pasado
(por ejemplo, 1919, 1945, 1990), fue pasando de un enfoque ascendente a uno descendente. Puede que ahora
sea distinto, debido a la naturaleza intensamente en red del didlogo y la politica globales, algo sin precedentes.

204



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

Por ahora, sin embargo, los indicios muestran una separacién intensa entre la ética y las politicas de poder de
siempre. Este marco de conocimiento mediado y negociado en torno a la paz y el peacemaking —sostenido por
académicos, sociedad civil y activistas en todo el mundo— se mantiene aparte, creo que probablemente a
proposito, porque fusionar ambos marcos es muy desafiante. Y porque el establecimiento de la paz siempre
cuestiona el poder de las élites cuando no se limita a consolidarlo. Ahi es donde debemos trabajar, y muchos lo
han intentado: el giro local siempre sostuvo que buscaba lograrlo mediante més inclusién, incorporando
saberes diversos al debate politico e institucionalizandolos en un marco poscolonial. No se trata de capturar la
paz (por ¢jemplo, mediante el blanqueo de la paz) ni de cooptarla, sino de asegurar que esté presente en su
forma mis plena.

EARM: En los recientes congresos del Consejo Latinoamericano de Investigacion para la Paz (CLAIP) —rama regional de la
International Peace Research Association (IPRA)— hemos podido constatar el enorme crecimiento de nuestra disciplina en las
tiltimas décadas. Académicos y activistas de la paz vienen desarrollado significativos aportes al corpus epistemoldgico, tedrico y
metodoldgico de los Estudios de la Paz -como las propuestas de Paz Transformadora y Participativa (Ramos, 2021), o de Paz
Engendrada (Oswald, 2020), entre otras. ;Qué aporta la academia latinoamericana a la construccion de paz con justicia
dlobal?, ;qué aprendizajes puede ofrecer América Latina para los desafios que enfrenta la construccion de paz emancipadora?

OR: Celebro, sin duda, ese mayor involucramiento, y la expansién que mencionas es formidable. Habria
sido dificil imaginar algo de esta escala cuando yo era doctorando, rebelindome contra el Realismo y buscando
un marco intelectual alternativo. Desde la perspectiva de nuestra revista, Peacebuilding, sé que hemos recibido
muchas mds contribuciones de Sudamérica que antes, lo cual es magnifico. Ampliar los debates conceptuales y
tedricos y contribuir a la literatura es absolutamente vital para superar el provincialismo de algunos trabajos
académicos previos (y de algunos actuales). Hemos tendido a centrarnos en la politica exterior estadounidense,
la integracién de la UE, o en conflictos con foco poscolonial o en estados sucesores pos-soviéticos, lo que ha
desviado la atencién —en gran medida— de cuestiones sociales de justicia, desigualdad y sostenibilidad. Es
evidente que la academia interesada en la investigacion para la paz y el conflicto necesita expandirse. Hasta
ahora, ello ha producido un conjunto mucho més rico y dindmico de debates conceptuales y tedricos, asi como
de metodologias. Creo que queda trabajo por hacer respecto de lo que estd entrando en la literatura y que nos
empuja a pensar la paz en términos més pluriversales —y no meramente universales— de justicia, en términos
més relacionales, incorporando sostenibilidad, indigeneidad y formas pastoriles de vida: mundos de vida
distintos, también. Y, ademds, como enfrentamos la extraccién y el autoritarismo. En materia de paz y
peacemaking, lo que hemos visto en los tltimos cinco a diez afios es un desplazamiento desde una perspectiva
estrecha centrada en una paz del vencedor subyacente (1945/1990), que fue renovada por la praxis de la paz
(peacekeeping, mediacion, desarrollo, incluso las teorfas de transformacién de conflictos), hacia preguntas
estructurales mayores, para las cuales la teoria no Occidental es vital.

Quisiera senalar que muchos académicos occidentales/nérdicos han defendido desde hace tiempo este
mismo argumento —o, cuando menos, lo han aceptado—, yo incluido. Asi que debemos ser prudentes a la
hora de presentar la brecha epistémica norte—sur como omnipresente. No estoy seguro de que sea el caso —al
menos no de modo tajante— entre quienes aportan criticamente. Existe, cuando menos, un plurilogo
transversal y transnacional fuerte y un posible acuerdo dentro del pensamiento critico sobre la paz: que apunta
hacia los movimientos sociales locales, la sociedad civil, la apropiacién local, la reforma estatal y econdmica, los
derechos, la ley y democracia, y también plataformas regionales y globales de rendicién de cuentas,
sostenibilidad e incluso coercibilidad, a través de un paisaje politico complejo y muy diverso. La circulaciéon de
la paz es compleja y apunta a la justicia global. Al menos asi leo este potencial de convergencia —norte y sur,
este y oeste— en términos criticos, que trasciende la division, la polarizacion, el nacionalismo, el populismo, el
capitalismo y el imperialismo. En otras palabras, la ciencia y la investigacién deben trascender todos estos
obstdculos a la paz y la justicia. Creo que aqui tenemos mucho que decir, que aclarar y con lo que sentar bases
para una paz futura.

205



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

No estoy seguro, sin embargo, de que tengamos suficiente claridad sobre los distintos elementos que diversas
comunidades académicas de distintos lugares —como Sudamérica— aportan a los debates. No basta con decir
que la academia occidental es eurocéntrica y provinciana y, por ello, debemos ignorarla; del mismo modo, no
podemos sugerir que otras academias, enfrascadas en sus problematicas locales y regionales, sean con las que no
podamos dialogar. Necesitamos un didlogo mucho mas amplio y abierto.

Cuando recuerdo los primeros trabajos que hice (con muchos otros) sobre la manipulacién de la mediacién
internacional y del mantenimiento de la paz, la critica a la paz liberal, las formas hibridas de paz y, luego, el giro
local y, mas recientemente, sobre los bloqueos, la contrapaz y el Orden Internacional Autoritario, gran parte de
ello surgié de leer aportaciones tempranas provenientes fuera de los mecanismos conservadores de control que
dominan las academias y la formulacién de politicas en Occidente. Ha habido una larga tradicién de praxis
critica de la que tuve la fortuna de poder nutrirme, que involucra a académicos, responsables de politicas y
movimientos sociales de todo el mundo. Siempre puso de relieve cémo las categorias de Estado, region, ambito
internacional, Occidente y Norte—Sur, etc., eran a la vez fundamentales para la guerra y la violencia en todas
sus formas, y también contribuyentes a la paz, aunque de manera limitada.

Confio en que estos debates se vuelvan cada vez mds dindmicos a medida que crecen la complejidad y la
inclusién. Por eso se necesita mas de esto: didlogo —en realidad, un plurilogo— para modelar las discusiones y
visibilizar las limitaciones de los debates preexistentes (muy anglo-estadounidenses, dominados por intereses,
ideologias, sesgos y limitaciones metodoldgicas especificos). Esto nos estd dando un conjunto mucho mds rico
de deliberaciones, que convendria aclarar, para que las esferas de discusiéon no permanezcan separadas, sino que
aprendamos mutuamente en torno a estas cuestiones de paz. Aun no hemos alcanzado la claridad suficiente,
pero creo que ya se ha hecho el trabajo de base. Ese es un enorme paso adelante.

Dirfa que las proximas formas de paz que emerjan probablemente no giraran en torno al Estado soberano
territorial o a la institucionalidad liberal, que son legados del imperialismo occidental. ¢Girardn en torno a la
extraccion capitalista o a la vigilancia? Es poco probable, porque eso no serfa ampliamente legitimo para buena
parte de la poblacién mundial. Incluso las formas conservadoras de derecho internacional o los derechos
humanos “bésicos” tienen una legitimidad limitada. ;Se articulardn, més bien, en torno a la capacidad de pensar
y actuar relacional e intergeneracionalmente? ¢Desde posicionalidades y experiencias de vida muy diversas?
Creo que esto es mas plausible y serfa mas legitimo. Cémo superar los obstdculos de poder y estructurales para
lograrlo es la gran cuestién. Aclaremos estos problemas y areas clave, y empujemos este trabajo hacia adelante.

EARM: Uno de los procesos de paz mds significativos y prometedores de la region es el colombiano. ;Qué lecciones podemos
aprender de este proceso especifico?

OR: Colombia es un caso fascinante en el que hemos visto una oscilacién: de un proceso de paz liberal, muy
previsible y orientado a Occidente, a un proceso hibrido, impulsado localmente, y luego a un punto muerto en
el que muchos de esos elementos del liberalismo se han perdido. Aun asi, la plataforma de debate y de
produccién académica ha sido muy dindmica. La vinculacién entre la busqueda académica de una paz futuray
la movilizacién social por la paz es muy importante. Parece mucho mds dindmica y “a contracorriente” que los
—a menudo también tortuosos— procesos de establecimiento de la paz que hemos visto en Occidente, como
en Irlanda del Norte, por ejemplo, donde el dinamismo tardé mucho en llegar y, cuando lo hizo, fue muy
acotado. En muchos casos —en los Balcanes, Sri Lanka o Chipre— la lucha por la paz se ha mantenido viva
casi tinicamente gracias a donantes externos y a pequefas redes en torno a la sociedad civil. En Colombia
hemos visto un empuje mucho mads integral que atraviesa gran parte de la sociedad. Tenemos mucho que
aprender de ello, de sus dindmicas y de sus obstdculos. Hemos recibido un volumen muy amplio de articulos
sobre peacemaking en Colombia, enviados por académicos locales para su publicacién en la revista
Peacebuilding. Se han puesto sobre la mesa muchos dngulos y perspectivas, algo que, creo, no hemos visto en
muchos otros casos. Es importante documentar y clarificar el proceso de paz en Colombia, y situarlo en el

206



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

contexto de todos esos otros debates. Inevitablemente, cualquier nueva arquitectura de paz deberd tener en
cuenta todos estos elementos dentro de la forma mucho méis compleja de paz futura que, previsiblemente,
veremos emerger eventualmente.

RM:Muchas gracias. Nos gustaria teyminar esta entrevista con un espacio para que compartieras und Ultima reﬂexio’n con
nuestros lectores, 0 pudieras enviar un mensaje final...

OR: Gracias por leer; contintien con el buen trabajo y gracias por sus contribuciones a estos debates.

2. INTERVIEW / ENGLISH VERSION

Esteban A. Ramos Muslera (EARM): Thank you very much for accepting our invitation. It is an honor for us. As you have
pointed out in previous works (Richmond, 2022) -and in the article published in this same issue of ReLaPaC (Richmond,
2026)-, the existing tools for establishing peace in the international order face structural obstacles that require a redesign of the
International Peace Architecture. How would you assess the effectiveness of this architecture given ongoing violent conflicts, such
as the Russia-Ukraine war and the genocide in Gaza, and what arve the main risks it faces in the face of the seemingly
unstoppable advance of the imperialist-style Authoritarian International Order (A10)? In this context, what reforms and
innovations in the international peace architecture are most urgent and a priority at this time?

Oliver Richmond (OR): Thanks for inviting me and the pleasure is all mine!

My understanding of the peace architecture that has built up primarily in the West and went global, after
World War II, and after the end of the Cold War, was that it was partly driven by social agency, movements,
and knowledge about war and peace, which was also aligned with elite interests to end major war. So while the
latter was obviously very provincial, the former was much more diverse. The international peace architecture
was very Eurocentric, but it had multiple layers, and it built up as sediments, almost like an archacology. The
infrastructure was pluralistic, on the other hand, and formed socially while learning from the experience of war
about the nature of peace.

The international peace architecture had to build on the power mechanisms of militarism, diplomacy, and
intervention, as well as alliance building and mediation. All of these early systems worked to try to minimize
violence in the Western, imperial, and state-centric version of order, to push political violence to the edge of
the international system during the 19th and early 20th century. They did so while trying to maintain a
modicum of legitimacy from local constituents in conflict-affected societies.

Scholarly attention has often turned in parallel to drawing on the lessons that can be gained from listening
to the knowledge and perspectives of scholars, an embryonic global civil society, as well as local social
movements. These often focus on how to address the failings of that formal system of peacemaking at the state
and international scales, and to how to remedy and expand them. And out of this process evolved the liberal
peace framework, which required the integration of democracy, the rule of law and human rights, civil society,
and development into peacemaking in an emerging liberal international order.

In the late 20th Century, the UN system, the donor system, and global civil society networks were able to
use this framework as a platform for both for critique and for further refinement. The more reflection there
was throughout the 20th century and into the early 21st century, particularly from conflict-affected citizens,
from below the more the shortcomings of the liberal peace became apparent. The more political claims made
by subaltern subjects, the more key state supporters of the later version of liberal peacebuilding began to pull
back too, evading their responsibilities towards maintaining and improving a peaceful international order,
effectively defunding the UN, human rights, democratisation, social movements and development. We have
seen the catastrophic outcome of this withdrawal from the liberal peace since 9/11, in Iraq and Afghanistan.
The problems are escalating more recently with the half-hearted (or worse ‘peace-washing’) attempts to engage
with the wars in Syria, Ukraine, Gaza, and others such as in DRC and Sudan, on the part of a fragmented,
multipolar international order. This order has seen much increased war, violence, and displacement.

207



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

Conversely, the liberal peace was a good platform to build a wider peace on, in many ways, and it provided
us with, historically, probably what was the most successful peace architecture we'd ever seen. It encompassed
more people and liberated them to speak, to make political claims, indigenous claims, development claims,
justice claims, and later on, claims for intergenerational forms of justice and sustainability, gender justice. It
clearly had a lot of potential, but it was not open to reform, as could be seen with the endless discussion of UN
reform. Consequently, we've seen the repeated failure to address those new claims that emerged after the end
of the Cold War. There has been a lot of very conservative pushback against the liberal peace system
particularly when it began to develop more hybrid, everyday, and post-liberal aspects, even though (or perhaps
because) it challenged nationalism, and the centrality of not just direct violence, but structural, cultural,
linguistic, gender, environmental forms of violence.

As the debates on peace were expanding during the last 35 years or so, we saw a situation of increasing
complexity. The policy and intellectual environment which was no longer as Western as it had been during the
Cold War, but had expanded to include large parts of the Global South. Of course, peacemaking in a complex
international order is much more challenging than the sort of peacemaking that we've seen before, which was
really just focused on the balance of power, the empire, state, or maintaining stability in a continuing socio-
political system of acute stratification. Yet contemporary peacemaking and peacebuilding remains dominated
by the victors of World War II, the model from the end of the Cold War, and the anachronistic centrality,
still, of territorial sovereignty as the organizing principle of peace and political order. Of course, the centrality
of global capital and now new technologies, and their extractive tendencies have started to displace this
framework.

During evolution of the international peace architecture, the more peacemaking went ‘local’, subaltern and
networked, in response to the growing correlation of peace with justice, and so with the victims of war and
violence. The latter began to organise and engage political and intellectually, supported by the liberal peace
platform. But the more challenges this engagement threw up, the more difficult it became to respond to those
challenges because of very entrenched power structures- imperialistic, capitalistic, stratified, hierarchical, and
s0 on.

The scholarship, and the kind of policy doctrine, as we see emerging in UN documentation from the
Agendas for Peace, Democratization and Development in the 1990s, R2P, and, Women, Peace and Security,
later on, became —TI hesitate to call them dead letters in practice— more and more implausible. This was and
is because political leaders and constituents still adhered to territorial sovereignty, nationalism and bounded
forms of politics in an existing global hierarchy. This has become a form of counter-peace in terms of politics
and knowledge production meaning that, practically, they could not implement any of the new peace and
conflict research even if it was adopted in doctrinal terms (such as with the UN’s Sustaining Peace agenda).
Populations in the Global North were also beginning to challenge the responsibilities it was laying on their
shoulders. Recipient populations were also challenging the legitimacy of linking peace praxis with the
maintenance of the post-Iraq, statebuilding and stabilisation model of international, regional, and local order.
This, as seen with the Syrian war, led to the collapse of the link between peacemaking and liberalism. Peace
praxis now requires structural change, which the international system itself prevents.

We're now in a situation where the International Peace Architecture (the focus on my 2022 monograph) is
stalemated. As a result we are seeing a reversal of the outcome of the Cold War (i.e. the liberal peace model)
back towards a more authoritarian and revisionist version of peacemaking (involving loading the victims with
the costs of a negative peace, enabling violence as a tool of geopolitics, and undermining rights and civil society
in favour of elite power and digital-imperial projects).

Returning to my earlier comments, in the past when a system failed recursively like this and became
moribund innovations tended to come from a combination of civil society and social movements, scholarship,
and dedicated engagement -often from below but also from some elite and policy circles. This was aimed at
understanding the forms of violence that were being produced by the failings of that system. Mainstream

208



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

scholarship and policymakers would respond to and implement such strategic innovations only as a last resort,
meaning that tactical reform to the International Peace Architecture was slow, reactive, small scale, mainly
renovating existing power-structures.

This means that the entire international peace architecture would have to collapse before new modes of
thinking about, let's say, expanded forms of peacekeeping, peacebuilding, and mediation involving civil society,
bringing local leaders to the table, inclusion, and connecting peace with the different elements of global justice
(eg peace’s well-known historical, distributive, gender, racial, and environmental aspects) were implemented in
practice. We are seeing this dynamic with the collapse of the LIO and its peacemaking and peacekeeping tools,
and their replacement with authoritarian and geopolitical versions (mostly peace-washing in practice).
Working within the existing system means producing tactical peacemaking renovations as we saw since 1990.
More substantial and preventative innovations would only arise in response to scientific findings when the
existing system had failed.

We're now at another moment like this. It's inevitable that any innovations in international order have to
begin to take on these new scientific findings because authoritarian conflict management and an
Authoritarian International Order (AIO) versions and will also fail —see my recent piece in International
Affairs (2025), among others—. Innovations (rather than renovations) may build on the platforms of the past,
but they must deal with the radical, structural changes that peace and justice indicate are required. This
includes primarily local and subaltern claims for a peace with global justice (ie moving far onwards from the
carly victor’s peace or liberal peace models), which is a common claim across conflict-affected societies and
peace processes across the world. Just as common is how easily they have been ignored, which has, for example,
delegitimated the LIO and its version of peace, and will do the same for the AIO. Work on everyday and
hybrid peace has begun to sketch out this process, drawing on post-colonial, post-human, environmental, and
other critiques.

To summarize these traits very briefly I would say, rather than the victor's peace, and rather than the liberal
peace, we would have to respond to the claimants of a global network of often subaltern actors and thinkers, as
well as some policymakers, who are highlight this key peace with global justice issues. Peace with global justice
represents substantial step forwards from the victor’s peace, or the liberal peace (with its victor’s, institutional,
constitutional and civil components (for more on this, see my 2005 book, The Transformation of Peace), with
implication for peacemaking, peacekeeping, peacebuilding, peace agreements and design, and other related
approaches everywhere. It has these different components: distributive, historical, gender, environmental,
racial, and so on.

And at the moment, the complexity of this shift is defeating peace praxis in international order, which is
‘naturally’ inclined to follow geopolitical interests even if they lead to war. The failure of the LIO and of civil
society contributions to peace over the last 20 years has created a vacuum, and this is allowing the old
morbidities of power relations and violence to move back to the centre of global politics. It's our job as scholars
interested in the history and practices of peacemaking to try and translate the experience of the IPA into a new
workable system, at local, national and international levels, drawing on this new knowledge about peace,
justice, sustainability, and relationality. Perhaps, this can be done while finding a way to transfer them into
practice without a collapse of the existing order, fragile as the balance between the LIO and AIO is, with their
different and limited support of local political claims especially in the global south. Because in the past, that
collapse has been incredibly violent —World War, regional conflict, the amplification of various structural
forms of violence and cultural violence, extractive violence, and so on. There is very little space for civil society
or social movements in this system either.

We're seeing all of this happening, with these new forms of violence, hybrid, tech warfare, and so on. And
we have to respond to that. At the moment, the best we can do is try and map out an intellectual path, which
takes account of all of this innovative work that's being done, whether it's from social movements, youth
movements, from artists, from civil society, and also, hidden away in different corners of the policy world, as

209



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

well as scholars, and to bring it into practice. I don't think we've solved the problem of peace, as yet. But key to
it all, I think, is dealing with the complexity of a very much more expansive notion of peace that we've seen in
the past. A peace which is connected to justice, rather than being connected to victory, or liberal nationhood,
as we saw in those previous historical phases.

So, the first thing that it probably means is that we cannot afford to jettison the liberal international order
at the moment, as it's the only way of regulating the hegemony of the Global North and the other Great
Powers to some degree. Several states in the Global North are trying to escape it, such as the Trump regime in
the US. Secondly, we also have to find a way of governing the multipolar, more fragmented order that's
emerging. Thirdly, we have to try to create some space to re-amplify these wiser voices that are thinking about
ways of pushing violence back to the margins, and even further beyond, taking into account all of these new
and much more sophisticated understandings of peace with justice that we have in this modern world.

So, that's a general overview. I could perhaps give some specifics, but one of the key things that we see with
the provincial liberal international order and the post-colonial and decolonial challenges towards it, as well as
challenges towards its unregulated capital and its tendency to default to extractive behaviour and balance-of-
power type political operations, is to continue to foreground the science and scholarship which talks about
sustainability, inequality, injustice, representation, communication, contact, and mobility, in a world of
networks such as we've never seen before. Until we get to that point we're stuck with an old increasingly
authoritarian and revisionist order that will continue to fail, and continue to be violent, bringing on, if you
like, its own collapse because of these many contradictions. What we do have to do is build on what worked
from the old system and use it to make space for the new thinking, the new practices, and the new possibilities
that have emerged.

As you mentioned Ukraine and Gaza, and others, like Sudan and DRC earlier, you will know that there's
been an authoritarian convergence between different actors in this multipolar world. There is an authoritarian
and revisionist model of peacemaking, which is aimed at rejecting human rights, democracy, and expanded
understandings of peace and justice in favour of power and violence. It's a race to the bottom which has to be
reversed for local peacemaking, civil society, social movements to prosper. This means the reactivation of the
systems supported peacemaking in the past. We clearly need peacekeeping, mediation, contact through
diplomacy, but we also need civil society networks, social movements, and so on to be included. We need
indigenous claims to be included. In other words, we need new innovations to be added to these peacemaking
systems not only for ethical reasons, but for existential ones too. This is urgent.

Think about innovations in terms of connecting peace with different forms of global justice and long-term
intergenerational sustainability. This requires a more relational, transversal version of the international. Unless
policymakers can engage with this as a platform for rethinking, we're condemned to repeat. There isn't much
sign that they're willing to engage with these more complex understandings, and this leads to an old problem
that only further war can inoculate us against war, as it were. We need better than this.

Improving the IPA this time around, however, is different to how this process worked in the past, mainly
through trial and error in an emergency. We have much more knowledge about peace than in the early 20th
Century, say, it's much more global, networked, and more (though far from fully) inclusive. This ‘eirenist’
knowledge, which helps us to rethink post-liberal transitions, is much more solidly grounded, partly through
the local turn and a lot of work on local peacemaking. So, we have a much better understanding of the
necessary conditions of peacemaking for this new emerging world order, and the one that will inevitably follow
after that.

Roberta Maschietto (RM): In some of your recent work, you seem to express a rather pessimistic view about current power
structures and the limits of democratic change. Yet in your earlier response, there was a hint of optimism. How do you reconcile
these two perspectives? Specifically, how do you understand the contradiction within democracies where, on one hand, there is
real potential for collective action and transformative change, but on the other hand, significant segments of civil society

210



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

continue to support authoritarian or illiberal leaders—uwhether Bolsonaro in Brazil, Trump in the U.S., Bukele in Central
America, or others? What does this tension reveal about the possibilities and limits of democratic politics today?

OR: Many of those populist movements connect with the return and growth of authoritarianism and are
based on the rejection of scientific knowledge. You could say this is a sort of anti-Enlightenment movement,
but I think a lot of scientific and scholarly knowledge about peace has gone far beyond the Enlightenment
today. So, it is also anti civil society and anti-global justice. This ‘counter-revolutionary’ tradition goes right
back through history. There's nothing new in the situation that we're in. And there's nothing new in these
challenges to peace and non-violence, and indeed, the ancient Greeks and the Romans were also debating them
(there was an ancient version of peace studies, apparently). Their response, which stays with us today, was to
think about the nature of governance. What kind of governance do you require to push violence away from
the centre of politics to delegitimate its utility, for national interests, or for elite interests, for populists, or for
global or regional domination? And the reiterated solution to that has been some form of constitutional and
representative democracy, international organisation, and a concrete focus on civil and social rights. Such
checks and balances from local to global lessen these risks. Yet coalitions have slowly formed over the last 30
years or so to block checks and balances and undermine peaceful politics.

Authoritarian and revisionist notions of ‘peace’ reject liberal constraints on their power and entitlements.
Indeed, the liberal model has been heavily diluted since the return of populism (throughout the 20th century
we were fighting against populism too). It has been a struggle, and it always will be, because violence-based
systems are superficially attractive to the powerful and their constituents. This is why representative
democracy (as opposed to populist democracy) emerged in the Classical world, as well as after the revolutions
of the industrialising West. The representative part clearly hasn’t been representative enough, however, and
state-centricity still underpins peacemaking, limiting its potential in my view. We can see that populist
democracies are not conducive to peace, however.

I think for us scholars, and for many people in civil society, there's a mixture of intuition, empathy, and also
empirical knowledge about the failings of such exclusionary thinking. There is a debate about whether we
think in terms of the tools that we have -constitutional orders, checks and balances, rights-based approaches,
the expansion of rights, international law, global cooperation, and, cooperation- to deal with these global
problems, and augment them, or reject them and start again. We are at a moment where we have to break
taboos about state-centricity and the global hierarchy, but I don’t think that is sensible to go back to
multipolarity, 19th Century imperialism, balance of power, or state-centricity as the sole basis for
peacemaking. We need new ways of thinking about peace and its links with justice, sustainability, and
development. These do exist in the literature, however, and have made their way into UN, donor, and global
civil society reporting and doctrine.

You mentioned genocide in Gaza earlier. There are semantic discussions over what this means, here in the
UK: ‘s it really a genocide?” and these sorts of, debates. We do need scholars to stand up for the science.
Unfortunately, we have to deal with a revived political battle over the place of, and extent of violence in
politics. But the science rejects the centrality of violence, and stands outside of politics, challenging its
revisionist, conflict management character. We now have a lot more scientific knowledge about peacemaking
and the nature of the peace it may support, about political order, and sustainability, and rights and justice.
This is much more advanced than ever before, and there’s a glimmer of light in practice, but the practices of
politics according to interests and violence is where the darkness creeps in. These power relations, which the
scholarship has been unpacking, are challenged by scientific thinking which offers alternatives. They may
eventually have to be adopted when populist and state-centric politics runs out of road.

For a lot of populist thinking, including academic populism, by the way, following power is safer than
following science. Following science involves a loss of privilege, status, rank, and redistribution, and long-term

211



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

policy practices. We're starting to see a picture of deep structural reforms that need to be done in order to get
to peace, and it's our job to think about it.

Beyond that, we can't take it upon our shoulders to expect that to change everything very quickly, but we
can at least leave it on the record, create archives, make sure people are educated, know where to look to
confirm it empirically as well as theoretically. That's our job as educators, and that's where the university
should aim, and it should influence policy. All those doors have been closed recently, or pushed a bit further
shut than they were, perhaps, at other moments. You've probably read Said or Chomsky among others: they
dealt with their own traumatic moments in the conduct of politics where violence became central, again, and
where they felt that society was slipping backwards. And that the voice of those who wanted a system based on
empathy and relationality and cooperation, nonviolence, and, sharing, sustainability was being lost. It's a
constant struggle, and we can't be apathetic about it, just because it seems to be difficult. Unfortunately, that's
the lot of a scholar.

EARM: Given the recent incident involving the international aid flotilla to Gaza being detained in international waters, what
does this episode reveal about the limits of the international system? And more broadly, what lessons does it offer for peace
movements and for individuals who try to enact change through everyday practices of peaceful living? In light of these

constraints, what can social movements realistically do when such actions are obstructed?

OR: The recent work I did with Sandra Pogodda and Gezim Visoka (2023) on blockages to peace and
counter-peace indicated that peacemaking had been captured in many cases over the last decade and more and
was pointing towards an international shift away from the UN’s model of peace, towards multipolar
authoritarianism. Rights and democracy were being marginalised, as well as human security. Some more recent
work that I've carried out with a colleague (Nik Hynek and Michal Senk, 2025) on Trump's so-called peace
plan for Gaza, as well as for Ukraine, and also touching upon the carlier Abraham Accords, suggests that
what's happening here represents a very stripped-back form of peacemaking (if it can even be called
peacemaking). It's more like peace-washing, where powerful actors carve up the spoils and load the costs onto
the victims of violence.

This is reversal of the scholarship on peace as well as the insights we have learned over the last century, in
particular from social movements and civil society. This strategy is very attractive to authoritarian actors and
autocrats (currently gathered in yet another revisionist ‘Security Forum’ in Qatar as I write in December *25).
This means they use the legitimacy of the concept of peace to try disguise the carrot and stick, as it were, to end
the violence. But there is very little intention of meeting the political rights claims that are being made on the
ground, dealing with the root cause of war, or at least finding a way of mediating very contradictory rights
claims that are being made over the same territory, over historical injustice, distributive justice, or the rest of
these global justice dimensions. In Gaza and Ukraine, but also in the stalemates and hypocrisies of earlier
peacebuilding attempts, this revisionism is on full view. I don’t think what we have seen going on there can be
called peacemaking, and until civil society is fully included, along with the justice claims that are being made by
the victims of violence, there won’t be a sustainable form of peace.

The scholarship would suggest cognitive dissonance strategies around peacemaking (ie ‘peace washing’)
won't work. I think most people in civil society, in social movements, many in the media, and many
intellectuals would agree this peace washing camouflages a return to warlordism and oligarchy, which is no
basis for a highly complex international political order and for its sustainability.

I think scholars and policymakers have been scared off from talking about the gap between the scholarship
and current practices trying to associate themselves with peace but are more akin to war. This is a kind of
cogitative debt, created by propaganda from oligarchs, nationalists and authoritarians all around the world
who seek to put war back at the centre of politics. There's a kind of self-censoring going on because many are
afraid to challenge this (just as was the case in the USSR or GDR), yet that's exactly the wrong thing to do, not
only for scholars and activists, but I think also, particularly in terms of knowledge production about peace.

212



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

Local, every day, and hybrid work on peace, plus social and civil resistance and global networks were on the
right track where they opened up questions of political and economic reform, and they should continue to
demand structural change. But in my view, they have to build on the existing international peace architecture,
because if the multipolar system forces its collapse we will return to a ‘state of nature’: ie continual wars and
authoritarianism.

In the West (if it still exists), we have been very slow to translate our knowledge about peacemaking in
previous cases in 1990s into what's happened in Syria, and now in Ukraine, Gaza, or with the reactivation of
conflicts in Sudan, DRC, and many others. The critical scholarship on peace hasn’t been keeping up but has
instead drifted into something of a backwater where the ‘local turn’ has been used for a kind of counter-
insurgency for existing regimes of authoritarian- capitalist and geopolitical order rather than global structure
reform and the expansion of the IPA. Some scholars are trying to rectify this, of course, and people are starting
to mobilize their politico-ethical thinking about peace to apply the kind of lessons that the scholarship has
now made available. I think this is precisely the pattern that has slowly built up the international peace
architecture throughout history, by the way. Layer after layer of the architecture has been built up as wars
destroyed old orders and social knowledge shined through the ruins. It is very important to preserve,
development, and disseminate knowledge about peacemaking from wherever it comes, for society, in schools,
in state and global institutions, and across global civil society.

We've talked about the conditions for sustainable peace, inclusion in mediation, when peacekeeping is
significant, the wider role of civil and social movements, and what it means for state and global reform. The
findings of our research points towards the pressing necessity of structural reform, meaning global structural
reform. It's become quite challenging because the revisionism associated with multipolarity will undermine
local and regional peacemaking everywhere and only reinforce authoritarian power because it supports a
victor’s peace, not rights. And I think that this analytical weakness in not critically extending our increased
knowledge about peace’s connection with justice— let's also call it laziness — has let the peace-washing
framework- which is really a back-to-the-back-to-the-future version of peacemaking- back in. A reluctance to
engage with the political consequences of our improved knowledge about peace has led to reactionary and
revisionist approaches. Multipolarity has created a vacuum. This authoritarian convergence makes it very
difficult to talk about a sustainable peace in Gaza or Ukraine. And our unwillingness to work on these case in
the light of the global justice framework, but to work in little segments (everyday, liberal, geopolitical,
humanitarian etc), avoiding the transfer of the knowledge we already have, is not helping peace in these cases.

We're seeing 19th century balance of power style diplomacy modified by contemporary oligarchy, in
extractive and digital forms, to produce a form of peace which we know cannot work. And to deploy
peacemaking tools which are devoid of peace capacity, which really transfers the political burden towards the
victims to concede absolutely. It points back to a victor's peace- against our scientific findings. Now, as
scholars, we know that can't work and if it does only through coercion, surveillance and violence, just as in any
authoritarian and totalitarian example. It would be pretty helpful if our policymakers, who are supposed to
want to be informed, would also engage with the scholarship, not just with the flow of power.

That would be my take on these situations. We need to keep working hard to innovate in peacemaking and
not become locked into small corners of the debates. We're not reading widely enough or going back far
enough. We don't have a historical perspective on the literature, in PCS, fully. We've forgotten about the
ideological debates. A lot of work is being done which isn't conceptually or politically informed. So, we are
having to relearn old lessons, one of which is that Trump’s deals on Ukraine or Gaza are not ‘peace’ and
cannot be maintained except through violence.

What we've ended up with is a kind of convergence with authoritarian notions of peace in both the number
of stalemates extant, and the blind acceptance of a range of tools which no longer work (perhaps because
they're not suitable for the 21st century). They don't respond to the claims that are now being amplified across
the world by social networks, civil society and scholarly networks, and also some policy networks focused on

213



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

rights, law, and democracy. So, we need a bit of a rethink, and we need to be much more active. I don't mean
active in a purely in activist sense, but, intellectually, to deal with these conceptual and theoretical debates, and
to move on from the 1990s backwater that a lot of the literature has found itself stuck in.

I do see hopetul signs here. I do see a lot of scholars now beginning to engage with these new cases, trying to
break out of old silos, and keep peace connected with ethics, not merely with interests, and to go beyond
merely descriptiveness. Critical work continues on emancipation, rights, justice, empathy, and all the new
things that emerged — relationality, inclusion, not just in the Global North, challenges to capitalism, to state
and territorialized forms of sovereignty, to oligarchy. This is starting to coalesce the critical debates, and it is
starting to be applied to these ongoing wars. It is still difficult to get such challenging perspectives published,
because of an awful lot of gatekeeping, and entrenched and institutional forms of knowledge and
methodology, which are blocking it. We have a lot of work to do here, and we need to persevere. We need
younger scholars to take up the challenge, we need to give them some space, including PhD students and MA
students, to begin to address these sorts of cases, and to come up with innovations. I'm not sure the
innovations are going to come from my generation of scholars or policymakers.

I think it's more likely that they're going to come from the new generation of scholars who have looked at
the kind of literatures that were produced in IR and PCS in the 60s, 70s, 80s, and 90s, but are able to see it in
the context of these hybrid conflicts, these large-scale structural problems that we now face, including the
environmental challenge, and the very different conditions of the 2020s. I see work like this starting to filter
into the literature.

RM: Your work on the “local turn” in peacebuilding has been deeply influential, including across Latin America. In your recent
article “The Use and Misuse of the Local Turn” (2024), you argue that its original emancipatory intent has often been co-opted,
depoliticised, and transformed into a technocratic or even counter-insurgency framework. In the current geopolitical landscape
—marked by the rise of an Authoritarian International Order— what practical steps could help rescue the local turn in its
critical and emancipatory form? How can scholars, policymakers, and local actors re-energize its postcolonial and justice-
oriented roots to foster genuinely plural forms of peace formation? Relatedly, in your view, what is the actual potential of local
agency and everyday expressions of peace formation to contribute to deeper structural transformation?

OR: With the local turn, Roger McGinty and I (2013) were really just translating what we saw in the wider
literature, so it wasn't as though we'd come up with anything particularly new. Other scholars were doing
similar things, and many have contributed since, to many to name here, but their contributions are very
important. I will just mention two important early influences on my own thinking who had already pointed in
the direction of critical, local, everyday, and hybrid peace: AJR Groom and Michael Pugh. I think throughout
different cycles of thinking about peace throughout the 20th century different scholars —from John Burton
to Elise Boulding, Edward Azar and onwards to John Paul Lederach, of course Johan Galtung also, and many
others— have foregrounded the problems of trying to make peace without wide and contextual inclusion. It is
important to remember who played a role in the genesis and development of ideas in the field, and why. They
pointed to the complexities of trying to make peace without wide inclusion: just as E.P. Thompson, for
example, talked about the importance of history from below. What we had, let's say in the 1990s debates, was a
curtailment, a kind of cutting off of those very important critical debates, which ran from Marx onwards to
the various different critical discussions of the 20th century. The traditional of critical approaches to peace in
every era has always tried to make space for debates that were beyond the remit of entrenched power structures
and political elites. In fact, many of these scholars were more at home with civil society and social movements
and only watched policy from afar, because of the risks of capture.

So the local turn was trying to reframe this critical tradition and update it to respond to the current version
of the age-old question of how subaltern actors would make peace, and reform the state and the international
after the liberal peace. I think the local turn has been important because it did this for a new generation of
scholars but let’s not forget where it came from, who helped us, and why (take a look at the citations in our

214



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

original article). It was a very exciting moment to be involved with for us, and it has helped us bring into PCS
many more scholars from around the world, and a much more global academy interested in peace. As a result, I
hope we now have much more empirical understanding and data than we ever had before in the field, a view
from below of the workings of peacekeeping and of mediation and diplomacy, as well as the of international
system itself. These are necessary for the next phase of ‘future peacemaking’.

The point of that article was to say, not just ‘we need local work’ to understand and include local political
claims, but also, ‘how do we use this to think about the necessary structural reconstruction of the international
order and of the state’ and of all the things that were already underway at that time, such as UN reform,
regionalization, the building up of international law, the recognition of different types of rights in UN
conventions., the expansion of inclusion in peacemaking.

What I didn't like about what happened to the local turn critique was though that we have now spent a lot
of time looking at local data on peace and mobilizing at the local level, which I think is really important, it has
to remained corralled and its implications for peace are truncated. They are disconnected from a challenge to
those political structures and order itself. And that, to me, and I've always said this from the very beginning on
the interest in the local turn, risked becoming reminiscent of counterinsurgency: state-backed
counterinsurgency, or imperial counterinsurgency. This is absolutely not what the local term should have led
to.

Most of the work that we see circulating, and it has travelled around the world, does, at some point, try to
address policy, the wider political structures, the economy, economic questions, questions of sustainability,
however. So inevitably, the local turn’s implications for peacemaking comes up against this ancient question of
what type of political order would be more peaceful? How do we design and redesign political order?

For me, this is what the local term was about. Many people read it as being mainly about collecting local
data and more inclusion. But those things have to be for a purpose, and the point was to remake the
international peace architecture (the subject of my 2022 book with OUP), to give us more sophisticated tools
in order to be able to respond to the new political claims that were now suddenly being brought to the table
because of greater inclusion.

I think from this point of view it has been a success but could have done more, and I think there's also been
a problematic reaction to it which has negated much of that success. We see the kind of reflex of entrenched
power systems, whether it's dominant state apparatus, militarism, capitalism, or liberal institutionalism on the
global level has been quite reluctant to share the intellectual space and therefore make the structural change
that's necessary. It’s not just that we haven’t seen UN or donor reform. The official response we got was really
quite passive and discursive rather than material. We haven't seen much movement on international law or
rights. Peacekeeping is now more or less defunct. International mediation has been turned into a kind of
bargaining process where the victims have to agree to carry the brunt of any kind of deal, or it's been broken
into such small pieces that it doesn't address the wider, deeper, and more contextual picture. And this has
created a bit of a vacuum for the return of geopolitics, and the return of geoeconomics. This is where the
multipolar order seems to be going, and the authoritarian international order it hosts doesn't really seem be a
developmental project, and it doesn't seem to be about rights and democracy. In fact, it pushes those away.
You often see the early signs of a drift towards authoritarianism when you start to see prescriptions against
civil society and social movements being enacted by the state, often with the support of some of the electorate
and regional powers such as Russia or China.

So that all of this has to be challenged, but the local turn helped bring it into the open. We know what we
are dealing with now and connection peace with global justice I think is widely inferred by the results of the
local turn. This time round this type of critical agency is much more informed and globally networked and
embedded, and thus much harder to repress or ignore, meaning the reform and restructuring of the
international peace architecture will next time around be more in tune with it as a scientific and emancipatory
project.

215



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

In the previous two decades, we saw increasingly hypocritical and ineffective, Eurocentric, liberal,
internationalist-type peacebuilding and state-building practices, which were increasingly not being
accountable. The problem was that when they became a bit more accountable, they also became dysfunctional
and that problem needs to be solved. This is a starting point for the next phase of peace formation. The liberal
peace had some significant advantages over the past approaches, but we need to go a lot further if peace is to
become contextually significant. We have seen substantial efforts towards this in conflict-affected societies as
in Colombia or Cyprus, and there is a lot to learn here.

RM: Given the resurgence of violence and political disregard for their consequences, what do you believe are the most effective
ways to translate the long-standing scholarly knowledge on peace and non-violence into real-world political practice? How can
societies, leaders, and institutions work to strengthen peace in a moment when it seems increasingly under threar?

OR: The one key thing about liberalism was that it was an attempt to create a political system where
violence was not at the centre but was on the periphery. This was thought dialogue, rights, democracy, law,
and institutions aligned along a common set of values and interests. There is a lot to learn from this, but the
situation is much more complex now that it was even in 1990. When it was enacted on a global scale after
1990 it was used to address violence in the Global South and to a lesser degree, in the Global North. Security,
democracy and human rights, as well as the prospect of a peace dividend were enormously popular in conflict
affected countries where liberal peacebuilding was applied. But there was a gap between theory and practice.
Can we address this in future? And how? Well, I think through pluralist education, strong support for civil
society movements and organisations, and also good leadership (which means keeping warlords and (ethno)
nationalists away from power rather than handing it straight back to them).

So we need to engage, with our now far more sophisticated scholarly knowledge about peace, with people on
the ground, in civil society and social movements (who are already often persuaded, by the way). We need
more sophisticated peace settlement frameworks and peacemaking tools. These are developing at some pace.
But we also need to make sure that policymakers know about this work, understand and accept it, as well as
understanding more about the risks of enabling violence and its tendency to spread and escalate. At the
moment, in world politics, there's a kind of frivolity about violence. Leaders aren't taking its dangers seriously
enough and the media is encouraging populations to take risks. As with hate speech, I see that here in the UK
that there's a frivolity about the return of nationalism and the kinds of risks that it unleashes, as well as the
valorisation of inequality. Well, we academics know that none of this works, and indeed it is prone to serious
conflict escalation.

How do we fix this regression? We need to put together a picture of more clarity from the long history of
the scholarship that deals with violence and peacemaking all around the world. And we need to disseminate it,
taking it to our policymakers and our leaders and taking it out into wider society and trying to disseminate
that knowledge. It also needs updating for a far more complex world. These are extremely difficult things to
do, but this has always been the work of civil society, social movements, and of scholarship. I don't necessarily
think this is going to have the kind of immediate impact many scholars and activists or practitioners want
when they ask me questions like this. Indeed, we shouldn't expect immediate impact from this kind of work,
which positions peace as relational, transversal, biospherical, intergenerational, justice oriented, and thus
requiring radical and long-term structural change. As I mentioned at the start, my long-range observation is
that thinking about peacemaking and innovations in peacemaking takes a long time to develop, and it
normally comes from the powerless and silent, basically, the subaltern. It only tends to filter into the system
very slowly, and sometimes it's taken decades if not hundreds of years.

Peace conceptual and practical movement towards global justice (and away of a victor’s peace and a liberal
peace), as I see it at the moment, is under attack, whether it's the liberal peace, or a kind of basic balance of
power system, or a more sophisticated social and global peace. It's under attack by the recentring of violence in

216



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

politics, but also because of the current peace architecture’s many internal contradictions. We have to work on
these problems, and I think you know that these intellectual puzzles have been eventually solved in the past,
and when they'd been solved the solutions have then trickled up through the system from below and led to
change at the top, ultimately. Of course, in terms of translating all of this into actual practice and policy and
into political order itself, it has always historically been implausibly difficult and only happened after
transitional moments of very intense violence or crisis. Our goal should be to make sure that we can improve
peace tools and the formulation of peaceful political order, much closer to global justice, this time without
intense transitional violence and crisis. We seem to be failing at this goal though, at present.

So our secondary goal has to be to make sure that we have these scripts prepared, which explain to people
how to behave non-violently, what can be done in terms of redesigning the state, and lay the groundwork for
the international institutions, law, and global political economy to be reformed. So, we're on the cusp of a
vison of ‘future peace’, intellectually and academically: we have a complex range of things we could offer.

What you're asking is, how do we put all this into practice? And in the past, the only way we could do that
was through social and civil movements, education, lobbying, advocacy, writing, dissemination, being in the
room, practising these methods in our everyday lives, and hoping it would filter upwards into constitutions
and institutions, law and democracy. Those in the conference hall, at the grand meetings and the conferences,
and active on the local-to-global stage should be aware of the deep and wide history and practices of
peacemaking. This is why I wrote my book, Peace: A very short introduction (2014) -to try to help with this
dissemination. This is how peacemaking often came into wider practice in the past and at key moments (eg
1919, 145, 1990), I think, shifting from bottom up to top down. It may be different this time, because of the
intensely socially networked nature of global dialogue and global politics, in a way which we've never had
before in the past.

At the moment, though, the signs are that what we have is intense separation between ethics and power
politics as usual. This mediated and negotiated knowledge framework that's emerged around peace and
peacemaking, which has been held by scholars and civil society, social movement actors all around the world,
are now being kept separate, probably on purpose I think, because it's very challenging to merge these two
frameworks. And because peacemaking is always a challenge to elite power where it doesn’t narrowly aim at
consolidating it. So that's what we have to work on, and many have tried to achieve this: the local turn” always
claimed it was trying to achieve this through more inclusion, bringing different types of knowledge into the
political debate, and to institutionalize both in a post-colonial framework. This is not merely to capture peace
(e.g. some sort of ‘peace-washing’), or to co-opt it, but to make sure it's present in its fullest form.

EARM: At recent conferences of the Latin American Council for Peace Research (CLAIP)—the regional branch of the
International Peace Research Association (IPRA)—we have witnessed the enormous growth of our discipline in the last few
decades. Academics and peace activists have made significant contributions to the epistemological, theoretical, and
methodological corpus of Peace Studies, such as the proposals for Transformative and Participatory Peace (Ramos, 2021) and
Gendered Peace (Oswald, 2020), among others. What does Latin American academia contribute to the construction of peace
with global justice? What lessons can Latin America offer for the challenges facing the construction of emancipatory peace?

OR: I certainly welcome the engagement, and the expansion you mentioned is fabulous. It would have been
hard to imagine something of this scale when I was a PhD student rebelling against Realism and looking for an
alternative intellectual framework. I know from the perspective of our journal, Peacebuilding, that we have
had a lot more submissions from South America than we had previously, which is fantastic. Widening the
conceptual and theoretical debates and contributing to the literature is absolutely vital in moving past the
provincialism of some previous (and some current) scholarship. We have tended to have a US foreign policy,
EU integration approach, post-colonial or post-Soviet successor state focus in various conflicts, around the
world, which has distracted from social questions of justice, inequality, and sustainability to a large degree.
Obviously, the academy that's interested in peace and conflict research needs to expand. This has so far

217



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

produced a much richer and much more dynamic set of conceptual and theoretical debates, as well as
methodologies. I think there's more work to be done about the kinds of things that we're seeing coming into
the literature, which are pushing us to think about peace in more pluriversal rather than universal justice
terms, in more relational terms, to bring in sustainability, indigeneity and pastoral ways of being- different life
worlds, as well. And also, how we challenge extraction and authoritarianism. In terms of peace and
peacemaking, what we've seen over the last 5 or 10 years is a move away from a narrow perspective on an
underlying victor’s peace (1945/1990) which was renovated by peace praxis (peacckeeping, mediation,
development, even conflict transformation theories) to the bigger structural questions, for which non-western
theory is vital.

I would like to point out that many western/ northern scholars have long made the same argument, or at
least accepted it, myself included. So, we do need to be careful about seeing the north-south epistemic divide as
all pervasive. I am not sure it is the case for critical contributors, to some degree at least. There is at least a
strong transversal and transnational global plurilogue and possible agreement across critical thinking relating
to peace: that points to local, social, movements, civil society, local ownership, state and economic reform,
rights, law, and democracy, and regional and global platforms for accountability, sustainability, and even
enforcement are required across a complex and widely diverse political landscape. Peace has a complex
circulation which points to global justice. At least this is how I read this potential concurrence, north and
south, east, and west in critical terms, which transcends division, polarisation, nationalism, populism,
capitalism, and imperialism. Science and scholarship must transcend all of these obstacles to peace and justice,
in other words. I think we have a lot to say here, to clarify, and to lay down the groundwork for future peace.

I'm not sure we have enough clarity, though, on the different elements that the different communities of
scholars from different places, such as South America, bring to the debates. I think it's not enough to say that
Western scholarship is Eurocentric and provincial, and therefore we must ignore it, in the same way that we
can't suggest that other academies wrapped up in their own local and regional issues, and we can't engage with
them. We need to have a much wider, more open dialogue.

When I think back to the early work that I did (with many others) on the manipulation of international
mediation and peacekeeping, the critique of liberal peace, hybrid forms of peace, and then the local turn, and
more recently, on blockages, counter-peace, and the authoritarian international order, much of it came
through reading early contributions from outside the conservative gate-keeping that dominates Western
academies and policy. There was a long tradition of critical praxis I was lucky enough to be able draw on this
work, involving scholars, policymakers, and social movements from all over the world. It always highlighted
how the categories of state, region, international, west, and north-south, etc, were both fundamental to war
and violence in all of its forms, and also contributors to peace in limited forms.

These debates are only going to become more dynamic, I hope, as complexity and inclusion grows. So more
of this, dialogue- a plurilogue actually- is necessary, to shape the debates, highlight the limitations of pre-
existing debates (which were very Anglo-American, dominated by those specific sets of interests, ideology,
biases and limitations methodologically). This is giving us a much richer set of discussions, which I think we
could do with clarifying, so that different spheres of debate are not kept separate but instead we learn from
each other around these questions of peace. We haven't got to the point of clarity on this yet, but I think that
the groundwork has been done. That's a huge step forward.

The next forms of peace that emerge I would say quite possibly won't revolve around the territorial
sovereign state or the liberal institution, which are the legacies of Western imperialism. Will they revolve
around capitalist extraction or surveillance? It's pretty unlikely because this wouldn’t be broadly legitimate
with much of the global population. Even conservative forms of international law or ‘basic’ human rights have
only limited legitimacy. Will they revolve around the ability to think and act relationally and
intergenerationally? From very different positionalities and life experiences? I think this is more plausible and

218



REVISTA LATINOAMERICANA ESTUDIOS ..., 2026, VOL. 7, NUM. 13, JANUARY-JUNE, / ISSN-E: 2707-8922 / ISSN-L: 2707-8914

would be more legitimate. How do we overcome power and structural obstacles to achieve all of this. Let's
clarify these big problems and areas, and let's push this work forwards.

EARM:One of the most significant and promising peace processes in the region is the Colombian process. What lessons can we
learn from this specific process?

OR: Colombia is a fascinating case which in we've seen a kind of oscillation between being a very
predictable, Western- oriented liberal peace process, to a locally driven, hybrid process, and to a stalemate in
which many of those elements of liberalism have been lost. Yet the platform for debate and scholarship has
been very dynamic. The association between the scholarly search for future peace and social mobilisation for
peace is very important. It seems much more dynamic and ‘against the odds’ than the also often tortured
peacemaking processes we've seen in the West, such as in Northern Ireland, for example, where dynamism
took a long time to arrive and has been very narrowly drawn when it did. In many cases, such as in the Balkans,
Sri Lanka, or Cyprus, the peace struggle has been really only kept alive by external donors and small networks
around civil society. In Colombia we have seen a much more comprehensive push across much of society. We
have a lot to learn from this, its dynamics and its obstacles. We have had a very large volume of articles about
peacemaking in Colombia, sent to us by local scholars to publish in the Peacebuilding Journal. Many different
angles, and perspectives have been brought to the table, which I think we haven't had from many other cases.
It's important to document and clarify peacemaking in Colombia, and to see it in the context of all those other
debates. Inevitably, any new peace architecture will have to take all of these things into account in the new,
much more complex form of future peace that we should see emerge eventually.

RM:Thank you very much. We would like to end this interview with a space for you to share a final thought with our readers,
or send a final message...

OR: Thanks for reading, keep up the good work, and thanks for your contributions to these debates!

219



EsTEBAN A. RAM0S MUSLERA, ROBERTA HOLANDA MASCHIETTO, LA PAZ BAJO ATAQUE: ENTREVISTA A OLIVER RICHMOND. ...

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Mac Ginty, R., y Richmond, O. P. (2013). The Local Turn in Peace Building: a critical agenda for peace. Third
World Quarterly, 34(5), 763-783. https://doi.org/10.1080/01436597.2013.800750

Oswald, U. (2020). Paz y seguridad engendradas, sustentables y culturalmente diversas. Revista
Latinoamericana Estudios De La Paz Y El Conflicto, 1(1), 116-142. https://doi.org/10.5377/
tlpc.v1il.9519

Pogodda, S., Richmond, O.P. y Visoka, G. (2023). Counter-peace: From isolated blockages in peace processes
to systemic patterns. Review of International Studies, 49(3), 491-512. doi: 10.1017/
$0260210522000377

Ramos, E.A. (2021). Transformative and Participative Peace: A Theoretical and Methodological Proposal of
Epistemology for Peace and Conflict Studies. En: Oswald U. y Gunter Brauch, H. (Eds.), Decolonising
Contflicts, Security, Peace, Gender, Environment and Development in the Anthropocene (Pp. 187-208).
Springer. https://doi.org/10.1007/978-3-030-62316-6

Richmond, O.P. (2005). The transformation of peace. Palgrave Macmillan.

Richmond, O.P. (2014). Failed statebuilding: intervention and the dynamics of peace formation. Yale University
Press.

Richmond, O. P. (2014). Peace: A very short introduction. Oxford University Press.

Richmond, O.P. (2022). The grand design: The evolution of the international peace architecture. Oxford
University Press.

Richmond, O. P. (2024). The Use and Misuse of the ‘Local Turn’. Millennium: Journal of International
Studies, 52(3), 540-565.https://doi.org/10.1177/03058298241265026

Richmond, O. P. (2025) Peace in an authoritarian international order versus peace in the liberal international

order. International Affairs, 101(4), 1381-1401.https://doi.org/10.1093/ia/iiaf076

Richmond, O.P. (2026). El desafio critico de las innovaciones en Peacemaking tras el Orden Internacional
Liberal. Estudios de la Paz y el Conflicto, Revista Latinoamericana, 7(13), 166-190. https://doi.org/
10.5377/tlpev7il3.21293

Richmond, O.P., Hynek, N., y Senk, M. (2025). Ukraine and the End of Peacemaking. The Washington
Quarterly, 48(4). https://doi.org/10.1080/0163660X.2025.2595869

Informacidn adicional

Cémo citar / citation: Ramos-Muslera, E.A. y Maschietto, R.H. (2026). La paz bajo ataque: entrevista a Oliver
Richmond. Peace-washing y recentralizacién de la violencia en el nuevo Orden Internacional Autoritario.
Estudios de la Paz y el Conflicto, Revista Latinoamericana, Volumen 7, Numero 13, 191-221. XXXXX
violéncia

Informacién adicional

redalyc-journal-id: 7621

220


https://doi.org/10.1080/01436597.2013.800750
https://doi.org/10.5377/rlpc.v1i1.9519
https://doi.org/10.1007/978-3-030-62316-6
https://doi.org/10.1177/03058298241265026
https://doi.org/10.1093/ia/iiaf076
https://doi.org/10.5377/rlpc.v7i13.21293
https://doi.org/10.1080/0163660X.2025.2595869

Predalyc

Disponible en:
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=762182015011

Coémo citar el articulo
NUmero completo
Mas informacién del articulo

Pégina de la revista en redalyc.org

Sistema de Informacién Cientifica Redalyc

Red de revistas cientificas de Acceso Abierto diamante
Infraestructura abierta no comercial propiedad de la
academia

Esteban A. Ramos Muslera, Roberta Holanda Maschietto

La paz bajo ataque: entrevista a Oliver Richmond. Peace-
washing y recentralizacién de la violencia en el nuevo
Orden Internacional Autoritario

Peace under attack: interview with Oliver Richmond.
Peace-washing and the recentralization of violence in the
new Authoritarian International Order

A paz sob ataque: entrevista com Oliver Richmond.
Peace-washing e recentralizacdo da violéncia na nova
Ordem Internacional Autoritaria

Revista Latinoamericana Estudios de la Paz y el Conflicto
vol. 7, nim. 13, p. 191 - 221, 2026

Universidad Nacional Auténoma de Honduras, Honduras
revistapaz@unah.edu.hn

ISSN-E: 2707-8922
ISSN-L: 2707-8914

DOI: https://doi.org/10.5377/rlpc.v7i13.22022



https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=762182015011
https://www.redalyc.org/comocitar.oa?id=762182015011
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=7621&numero=82015
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=762182015011
https://www.redalyc.org/revista.oa?id=7621
https://doi.org/10.5377/rlpc.v7i13.22022

